

ਪ੍ਰੋ. ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ

www.PunjabiLibrary.com



# <sub>ਨਵੀਨ</sub> ਪੰਜਾਬੀ ਪਿੰਗਲ

ਪ੍ਰੋਫ਼ੈਸਰ ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ

ਜ਼ਿਲ ਸੂਬ ਸਹਾਲ

2, ਲਾਜ਼ਪਤ ਰਾਇ ਮਾਰਕੀਟ,

ਲਾਹੌਰ ਬੁਕ ਸ਼ਾਪ, ਲੁਧਿਆਣਾ

# STEPS BYFIL

- इड्ड हिस्स

कार्ति .१

100

WE G

NO LOP

95

9 575

ਅੰਸੀ ਰਾਵਰਡ ਰਸਬੰਧ

ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ :

ਲਾਹੌਰ ਬੁਕ ਸ਼ਾਪ, 2, ਲਾਜਪਤ ਰਾਇ ਮਾਰਕੀਟ, ਲੁਧਿਆਣਾ ।

ਛਾਪਕ : ਸਰਤਾਜ ਪ੍ਰਿੰਟਿੰਗ ਪੈਸ, ਜਲੰਧਰ ਸ਼ਹਿਰ।

कार्यन हम राण, स्थितिहरू

# ਲੇਖ-ਸੂਚੀ

#### বান্ত ৭

| ਜ਼ਰੂਰੀ ਲੱਛਣ—                      |                     |
|-----------------------------------|---------------------|
| ੧. ਪਿੰਗਲ                          | ٩                   |
| ੨. ਕਵਿਤਾ ਕੀ ਹੈ ?                  | 3                   |
| ੩. ਛੰਦ, ਵਰਣ ਤੇ ਮਾਤਰ <sup>†</sup>  | 9                   |
| ੪. ਲਘੂ ਤੇ ਗੁਰੂ ਅਖਰਾਂ ਦਾ ਲਿਖਤੀ ਰੂਪ | Q                   |
| ਪ. ਤੁਕ ਜਾਂ ਚਰਨ                    | é                   |
| ੬਼. ਗਤਿ ਜਾਂ ਸਰਲਤਾ                 | é                   |
| ੭. ਯਤਿ ਜਾਂ ਬਿਸਰਾਮ                 | 9                   |
| t. <b>ਤੁ</b> ਕਾਂਗ                 | D                   |
| <b>੯. ਬੁ</b> ਕਾਂਤ                 | 9                   |
| 9o. ಪಶ                            | 5 ( § ( ) · · · · · |
| ੧੧. ਗਣਾਂ ਦੇ ਭੇਦ                   | en sa e 🕻           |
| 58                                |                     |
|                                   | In other            |
| वांड २.                           | PAN PER B           |
| ਛੰਦ                               | 93                  |
| ੧. ਕਬਿਤ                           | 98                  |
| ੨₃ ਵਰਣਿਕ ਸਵੱਯਾ                    | 96                  |
| ੂ ੩; ਕੌਰੜਾ                        | 91                  |
| 8. ਚੌਂਪਈ                          | 5 d d d d d         |
| ਪ, ਦੌਹਿਰਾ                         | /6.0                |
| ੬਼ ਸੌਰਠਾ                          | (કુક <b>૧</b> ૧     |
| ੭. ਰੋਲਾ                           |                     |
| ੮, ਕੁੰਡਲੀਆਂ                       | 91<br>20            |
| -: Toola                          | ٦٠ - ١٠             |

ੁ੯₃ ਸਿਰਖੰਡੀ

PC

| 90. ਬੌ <sup>*</sup> ਤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             | વરૂ                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------|
| ੧੧. ਰੂਬਾਈ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | Franklin Ro                       |
| ੧੨. ਚਿਤ੍ਰਕਲਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             | Brasher spare 19 30               |
| ੧੩. ਅੜਿੱਲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | 44                                |
| 98. ਡਿਉਢ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | b Ait       | 28 ≥ 11                           |
| ๆน. ธน์                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | At the best to be                 |
| ੧੬. ਬੂਲਣਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | THE SHE FIG. St                   |
| ୧ ୧୬. ਦਵੱਯਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | 3£                                |
| ੧੮. ਗੀਆ ਮਾਲਤੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | 1 5 th spain = 80                 |
| ਂ ੧੯. ਰੱਤਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | 1087 E 887 133 E 89               |
| ੭੦. ਰਸਾਵਲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | । खिसडी गुप | E IGHE DVE #11 H 89               |
| ੇ ੨੧ ਤਾਟੰਕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | 82                                |
| ੇ ੨੨. ਮਾਤਰਿਕ ਸਵੱਯਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             | GRUN THE SAME AS 88               |
| 24. Holos nes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | भारतहा सि होल ए                   |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             | 10 Per 10                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ਕਾਂਡ ੩      | · 888 3                           |
| ਕਵਿਤਾਂ ਦੇ ਭੇਦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | tii ""      | 245 OF                            |
| Section Sectio |             | 80 E 8 E                          |
| ੈ ੧. ਬਾਰਾਂ ਮਾਹ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             | 84                                |
| ੨. ਸਤਵਾਰਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | 96                                |
| <b>≘.</b> ਸੀਹਰਫ਼ੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             | 40                                |
| ੪. ਪੈਂਤੀ ਅਖਰੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,इ इंग्ड    |                                   |
| ੂ ਪ. ਸੱਦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | 44                                |
| ్డ. ਘੌੜੀਆਂ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | 대한 <b>내</b> 명<br>5명 - 의 <b>11</b> |
| ్ర. ਸਿੱਠਣੀਆਂ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             | เกียร์ ชีวิโชติ เคียน             |
| ੈ t <sub>:</sub> ਅਲਾਹੁਣੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | dd<br>de €o                       |
| ੂ ੯. ਗਜ਼ਲ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | €3<br>Eo                          |
| ੧੦, ਵਾਰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | 120 F2 F2                         |
| ੧੧. ਪਉੜੀ (ਪੌੜੀ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                                   |
| ੧੨. ਸਲੌਕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | éé                                |
| ੀ ੧੩. ਚਉਬੌਲਾ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             | THE EE                            |
| ੧੪, ਅਸ਼ਟਪਦੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | अविद्वार हर्                      |
| ਼ੇ <b>੧੫. ਬਿਸ਼ਨਪਦਾ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             | ספ לו מומשבו                      |
| ੧੬. ਕਾਫ਼ੀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             | ୨۹                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                                   |

#### ਕਾਂਡ ੪

| . 1   | ਮਲੇਕਾਰ<br><b>ਮ</b> ਲੇਕਾਰ |                 |   | 98            |
|-------|--------------------------|-----------------|---|---------------|
|       | ੧. ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ           |                 |   | 26            |
|       | ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ     |                 |   | 2€            |
| 5     | ਚਿਤਰ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | tq            |
| 15    | ਯਮਕ ਅਲੰਕਾਰ               |                 |   | ta            |
| ) F   | ਵੀਪਸਾ ਅਲੰਕਾਰ             |                 |   | <b>t8</b>     |
| 08    | ੨. ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ            |                 |   | tч            |
| PB    | ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | tu            |
| 68    | ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਤ ਅਲੰਕਾਰ         |                 | • | tt            |
| 98    | ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | ૡ૦            |
| 88    | ਅਤਿਕਥਨੀ ਅਲੰਕਾਰ           | 1 - v           |   | <b>੯</b> ੬    |
|       | ਅਸੰਭਵ ਅਲੰਕਾਰ             |                 |   | 40            |
|       | ਵਿਰੋਧ ਅਲੰਕਾਰ             | u 1 1 *         |   | せり            |
|       | ਵਿਆਜ ਨਿੰਦਾ ਅਲੰਕਾਰ        |                 |   | Æt            |
|       | ਵਚਿਤ੍ਰ ਅਲੰਕਾਰ            |                 |   | <del>೭೭</del> |
| 13    | ਉਲਾਸ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | 900           |
| 3/8   | ਅਵੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ            |                 |   | १०१           |
| 013   | ਅਨੁੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ           |                 |   | €0 <i>P</i>   |
| PH    | ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | 809           |
| gla.  | ਕਾਵਿਲਿੰਗ ਅਲੰਕਾਰ          |                 |   | 904           |
| EU    | ਕਾਵਿ ਅਰਥਾਪਤਿ ਅਲੰਕਾਰ      |                 |   | 200           |
| Li II | ਰਤਨਾਵਲੀ ਅਲੰਕਾਰ           |                 |   | 900           |
| 12/2  | ਪਰੋਢੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ          |                 |   | Pot           |
| O.E.  | ਪਰਿਣਾਮ ਅਲੰਕਾ <b>ਰ</b>    |                 |   | 90੯           |
| eà.   | ਲਲਿਤ ਅਲੰਕਾਰ              |                 |   | 990           |
| eş.   | ਲਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ            |                 |   | 999           |
| 台台    | ਛੇਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ           | CALL THE SECOND |   | 992           |
| 75    | ਗੁਢੋਤਰ ਅਲੰਕਾਰ            | THE PERSON      |   | 993           |

to be start and The state of the state of the Mark cost to explicit TOTAL CORP. Company of 5 ा अस्तर ना । जा के की है कि 100日 WELL TO THE HIM BEIN ingle profit is \$ 1000 s 35 চান্ত্র

SPF

, कार का सहित्र हुई कर का प्रश्नी managet de l' ਜ਼ਹਿਰ ਵਿੱਚ ਜ਼ਿਲਦੇਸ਼ਰ ਸਮਲਗਾਜ,

i ja mund

#### ਕੀਡ ੧

#### ਜ਼ਰੂਰੀ ਲੱਛਣ

#### ੧. ਪਿੰਗਲ

ਜਿਵੇਂ ਕਿਸੇ ਲਿਖਤ ਦੀ ਬੱਲੀ ਦੀ ਸ਼ੁਧਤਾਈ ਪਰਖਣ ਲਈ ਵਿਆਕਰਣਕ ਨੇਮਾਂ ਦਾ ਆਸਰਾ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤਿਵੇਂ ਹੀ ਕਿਸੇ ਛੰਦ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਪਰਖਣ ਲਈ ਪਿੰਗਲ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਿੰਗਲ ਮੁਨੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਦਾ ਇਕ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਵਿਦਵਾਨ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਦੇ ਛੰਦਾਂ ਦੇ ਨੇਮ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸ ਨੇ ਰਚੇ। ਉਸ ਦੇ ਰਚੇ ਛੰਦ-ਜ਼ਾਸ਼ਤਰ ਦਾ ਨਾਂ ਪਿੰਗਲ ਪ੍ਰਸਿਧ ਹੋ ਗਿਆ। ਮਗਰੋਂ ਹਿੰਦੀ ਦੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਨੇ ਇਸ ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਉਲਥਾ ਹਿੰਦੀ ਵਿਚ ਕੀਤਾ। ਉਸ ਦਾ ਨਾਂ ਵੀ 'ਪਿੰਗਲ' ਹੀ ਪੈ ਗਿਆ। ਫਿਰ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਨੇ ਇਸੇ ਹਿੰਦੀ ਦੇ ਪਿੰਗਲ ਦੇ ਆਸਰੇ ਪੰਜਾਬੀ ਛੰਦਾ-ਬੰਦੀ ਦੇ ਨੇਮ ਰਚੇ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਵੀ ਇਸ ਪੁਸਤਕ ਦਾ ਨਾਂ ਪਿੰਗਲ ਹੀ ਰਖਿਆ।

ਇਸ ਲਈ ਜਿਸ ਪੁਸਤਕ ਤੋਂ ਛੰਦ ਰਚਨਾ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਦਾ ਪਤਾ ਲਗੇ ਉਸ ਨੂੰ ਪਿੰਗਲ ਆਖਦੇ ਹਨ । ਛੰਦ-ਰਚਨਾ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਪਿੰਗਲ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ।

## ੨. ਕਵਿਤਾ ਕੀ ਹੈ ?

ਛੰਦ-ਰਚਨਾ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਰਚੀ ਹੋਈ ਲੈ ਤੇ ਰਸ ਨਾਲ ਭਰੀ ਹੋਈ, ਅਤੇ ਵਲਵਲੇ ਤੇ ਵਿਚਾਰ ਦੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਵਾਲੀ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਤਾਂ ਤੇ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਦੋ ਅੰਗ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਲੈ ਤੇ ਤਾਲ ਜਾਂ ਸੁਰ, ਅਰਥਾਤ ਪਿੰਗਲ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਚੁਣੇ ਤੇ ਗੁੰਦੇ ਹੋਏ ਸੁੰਦਰ ਢੁਕਵੇਂ ਸ਼ਬਦ, ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚਾਲੇ ਵਲਵਲੇ ਤੇ ਵਿਚਾਰ। ਪਹਿਲੇ ਅੰਗ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸਰੀਰ ਤੇ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਰੂਹ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਆਮ ਲੱਕ ਇਹ ਸਮਝਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜਿਹੜੀ ਰਚਨਾ ਠੀਕ ਵਜ਼ਨ, ਤੋਲ ਜਾਂ ਬਹਿਰ ਵਿਚ ਲਿਖੀ ਹੋਵੇ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਲੈ ਤੇ ਸੁਰ ਤਾਲ ਹੋਵੇ, ਅਤੇ ਜਿਸ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੋਵੇ, ਉਹ ਕਵਿਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਸ ਵਿਚ ਵਲਵਲੇ ਤੇ ਵਿਚਾਰ ਭਾਵੇਂ ਹੋਣ ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਨਾ ਹੋਣ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਖਿਆਲ ਮੂਜਬ ਕੁਲਫ਼ੀਆਂ ਵਾਲੇ ਦੀ ਹੇਠ ਲਿਖਿਆ ਹੋਕਾ ਵੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ :—

> 'ਮੇਰੀ ਕੁਲਫੀ ਠੰਡੀ ਠਾਰ, ਕੀਤੀ ਹੁਣ ਹੀ ਤਿਆਰ, ਬੜੀ ਮਿੱਠੀ ਮਜ਼ੇਦਾਰ, ਸਭ ਤੋਂ ਦੇ'ਦੀ ਮੌਜ ਤੇ ਬਹਾਰ; ਖਾ ਕੇ ਵੇਖ ਮੇਰੇ ਯਾਰ, ਪੈਸੇ ਲੈਂ'ਦਾ ਕੇਵਲ ਚਾਰ,

ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦੀ ਬੰਦਸ਼ ਛੰਦਾ-ਬੰਦੀ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਠੀਕ ਜਾਪਦੀ ਹੈ, ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਲੈ ਤੇ ਸੁਰ ਵੀ ਹੈ, ਪਰ ਕਵਿਤਾ ਨਹੀਂ । ਇਸ ਵਿਚ ਵਲਵਲੇ ਤੇ ਵਿਚਾਰ ਦੀ ਥੁੜ ਹੈ ।

ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਕੁਝ ਸੱਜਣ ਹਰ ਕਿਸੇ ਅਜਿਹੀ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਨਾਂ ਦੇਂਦੇ ਹਨ ਜਿਹੜੀ ਇਨਸਾਨ ਦੇ ਦਿਲ ਵਿਚ ਅਨੰਦ. ਉਮਾਹ, ਖੇੜਾ, ਪਿਆਰ, ਹਮਦਰਦੀ. ਤਰਸ ਜਾਂ ਹੋਰ ਡੂੰਘੇ ਵਲਵਲੇ ਪੈਂਦਾ ਕਰੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਖਿਆਲ ਹੈ ਕਿ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਛੰਦਾ-ਬੰਦੀ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਵਿਚ ਬੱਝਣ ਦੀ ਲੱੜ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਬੱਲੀ ਵਿਚ ਲੈ, ਤਾਲ ਤੇ ਤੱਲ ਭਾਵੇਂ ਹੱਣ ਤੇ ਭਾਵੇਂ ਨਾ ਹੱਣ, ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦੇ ਹੱਣ ਜਾਂ ਨਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਤੇ ਮਾਤਰਾ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਚਾਹੇ ਖਿਆਲ ਰਖਿਆ ਜਾਵੇ ਤੇ ਚਾਹੇ ਨਾ ਰਖਿਆ ਜਾਵੇ, ਜੇ ਕਿਸੇ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਸੁੰਦਰ ਵਿਚਾਰ ਤੇ ਵਲਵਲੇ ਮੌਜੂਦ ਹੱਣ ਤਾਂ ਉਹ ਕਵਿਤਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਖਿਆਲ ਮੁਜਬ ਹੇਠਲੀ ਲਿਖਤ ਕਵਿਤਾ ਹੈ:—

'ਤੇਰੇ ਨੈਣ.

ਹੇ ਮੇਰੇ ਪ੍ਰੀਤਮਾ, ਕਿੰਨੇ ਸੁਹਣੇ ਤੇ ਤੇਜ਼ ਨੇ । ਇਹ ਵਿਨ੍ਹ ਘੱਤਦੇ ਹਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਨੂੰ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵੱਲ ਤੁਸੀਂ ਸੁਭਾਵਕ ਤੌਰ ਤੇ ਤੱਕ ਲੈਂਦੇ ਹੋ,

ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਭੁੱਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਹੋਰ ਸਭ ਕੁਝ ਤੇ ਤੁਹਾਡੇ ਹੀ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਨੇ ਸਦਾ ਲਈ ਉਹ ।'

ਅਸਲ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਿਵੇਂ ਇਨਸਾਨ ਤਾਂ ਹੀ ਇਨਸਾਨ ਹੈ ਜੇ ਇਨਸਾਨੀ ਸਰੀਰ ਤੇ ਇਨਸਾਨੀ ਰੂਹ ਦਾ ਇਕੱਠ ਜਾਂ ਮੇਲ ਹੋਵੇਂ । ਜੇ ਇਨਸਾਨੀ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਖੱਤੇ ਦੀ ਰੂਹ ਪੈ ਜਾਵੇ ਤੇ ਜਾਂ ਖੱਤੇ ਦੇ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਇਨਸਾਨੀ ਰੂਪ ਪੈ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਉਸ ਮਿਲਾਵਟ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਅਸਲੀ ਇਨਸਾਨ ਨਹੀਂ ਕਹਿ ਸਕਦੇ, ਤਿਵੇਂ ਹੀ ਜਦ ਤੀਕ ਕਿਸੇ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਕਵਿੰਤਾ ਦੀ ਰੂਹ ਤੇ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਰੀਰ ਦਾ ਮੇਲ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਉਹ ਅਸਲ ਕਵਿਤਾ ਨਹੀਂ ਅਖਵਾ ਸਕਦੀ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਕਵਿਤਾ ਅਸਲ ਵਿਚ ਉਹੀ ਰਚਨਾ ਹੁੰਦੀ

ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸੁੰਦਰ ਵਿਚਾਰ ਤੇ ਵਲਵਲੇ ਵੀ ਹੋਣ, ਜਿਹੜੀ ਛੰਦਾ–ਬੰਦੀ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਵੀ ਪੂਰੀ ਉਤਰੇ, ਅਤੇ ਜਿਸ ਵਿਚ ਤਾਲ. ਸੂਰ ਤੇ ਲੈ ਵੀ ਹੋਵੇਂ ।

## ੩. ਛੰਦ ਵਰਣ ਤੇ ਮਾਤਰਾਂ

ਛੈਦ ਉਸ ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਜਿਹੜੀ ਅੱਖਰ, ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਗੁਣ ਆਦਿ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹੋਵੇ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਅੱਖਰਾਂ, ਮਾਤਰਾਂ ਤੇ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਖ਼ਾਸ ਤੱਲ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਰੱਖੀ ਗਈ ਹੋਵੇ।

ਵਰਣ – ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਅੱਖਰ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਇਕੱਲੀ ਅਵਾਜ਼ ਦੇ ਦੇ ਹਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਅੱਖਰਾਂ ਨਾਲ ਦਸ ਲਗਾਂ ਲਾਈਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਜਿਹੜੀਆਂ ਅੱਖਰਾਂ ਨਾਲ ਜੁੜ ਕੇ ਆਪਣੀ ਆਵਾਜ਼ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਆਪਣੀ ਵੱਖਰੀ ਆਵਾਜ਼ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ।

ਆਵਾਜ਼ ਜਾਂ ਉਚਾਰਣ ਦੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਨਾਲ ਅੱਖਰ ਦੋ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਇਕ ਤਾਂ ਉਹ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਵਿਚ ਥੱੜ੍ਹਾ ਸਮਾਂ ਲੱਗਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਛੋਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। 'ਡਰ', 'ਜਿਸ' ਤੇ 'ਉਸ' ਵਿਚਲੇ ਸਾਰੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਛੋਟੀ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਉਹ ਅੱਖਰ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਸਮਾਂ ਲੱਗਦਾ ਹੈ. ਅਰਥਾਤ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਵੱਡੀ ਜਾਂ ਲੰਮੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। 'ਡੋਰੀ', 'ਜੇਰਾ', 'ਜੌੜੇ' ਤੇ 'ਉੂਣੀ' ਵਿਚਲੇ ਸਾਰੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀਆਂ ਆਵਾਜ਼ਾਂ ਵੱਡੀਆਂ ਜਾਂ ਲੰਮੀਆਂ ਹਨ।

ਜਿਸ ਵਰਣ ਜਾਂ ਅੱਖਰ ਦੇ ਉਚਾਰਣ ਵਿਚ ਥੋੜ੍ਹਾ ਸਮਾਂ ਲੱਗੇ, ਅਰਥਾਤ ਜਿਸ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਛੋਟੀ ਹੋਵੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਲਘੂ ਆਖਦੇ ਹਨ। 'ਲਘੂ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਛੋਟਾ' 'ਘਰ', 'ਸਿਰ' ਤੇ 'ਤੁਕ' ਦੇ ਅਖਰ (ਵਰਣ) ਸਭ ਲਘੂ' ਹਨ। ਜਿਸ ਵਰਣ ਦੇ ਉਚਾਰਣ ਵਿਚ ਬਹੁਤਾ ਸਮਾਂ ਲੱਗੇ, ਜਿਸਦੀ ਅਵਾਜ਼ ਵੱਡੀ ਜਾਂ ਲੰਮੀ ਹੋਵੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਆਖਦੇ ਹਨ। 'ਗੁਰੂ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਵੱਡਾ'. 'ਵੀਰਾ'. 'ਭਰੇ', 'ਮੂਲੋਂ' ਦੇ ਸਭ ਅੱਖਰ 'ਗੁਰੂ' ਹਨ।

ਮਾਤਰ ਜਾਂ ਮਾਤਰਾਂ — ਮੁਕਤਾਂ ਜਾਂ ਲਘੂ ਅੱਖਰ ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਵਿਚ ਜਿੰਨਾ ਸਮਾਂ ਲੱਗਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਨੂੰ ਮਾਤਰ (ਮਾਤਰਾ) ਆਖਦੇ ਹਨ । 'ਲਘੂ' ਦੀ ਇਕ ਮਾਤਰ ਗਿਣਦੇ ਹਨ ਅਤੇ 'ਗੁਰੂ' ਦੀਆਂ ਦੋ । ਇਕ ਮਾਤਰ ਵਾਲਾ ਅੱਖਰ (ਵਰਣ) ਲਘੂ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਦੌਂਹ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲਾ ਵਰਣ 'ਗੁਰੂ' ਹੁੰਦਾ ਹੈ । 'ਗੁਰੂ' ਦੇ ਉਚਾਰਣ ਵਿਚ 'ਲਘੂ' ਦੇ ਉਚਾਰਨ ਨਾਲੋਂ ਦੂਣਾ ਸਮਾਂ ਲਗਦਾ ਹੈ।

ਮੁਕਤੇ, ਸਿਹਾਰੀ ਤੇ ਔਂਕੜ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰ ਇਕ-ਮਾਤਰਿਕ ਜਾਂ ਲਘੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ,

• ਅਤੇ ਕੰਨਾ, ਸਿਹਾਰੀ, ਦੁਲੇ ਕੜੇ, ਲਾਂ, ਦੁਲਾਈਆਂ, ਹੌੜਾ, ਕਨੌੜਾ, ਟਿੱਪੀ ਅਤੇ ਅੱਧਕ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰ ਦੋ-ਮਾਤਰਿਕ ਜਾਂ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ।

'ਕਸਰਤ', 'ਬਰਕਤ', 'ਮਿਹਨਤ', 'ਮੁਜਰਮ' ਅਤੇ 'ਗੁਰਮੁਖ' ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਅੱਖਰ ਲਘੂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਸ਼ਬਦ ਚਹੁੰ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਹੈ ।

'ਕਾਕੀਏ', 'ਤੌਲੀਆ', 'ਤੌਰੀਆ', 'ਚੀਰੀਏ', 'ਤੰਬੂਰਾ', 'ਲੰਮਾਈ' 'ਬੱਚੀਏ' ਵਿਚ ਸਾਰੇ ਅੱਖਰ ਦੋ-ਮਾਤਰਿਕ ਜਾਂ ਗੁਰੂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਛੇ ਛੇ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਹੈ।

'ਸਾਗ', 'ਦੌੜ', 'ਪੀੜ', ਹਿੱਲ' ਵਿਚੌਂ ਹਰੇਕ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਅੱਖਰ ਗੁਰੂ ਹੈ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਲਘੂ ਅਤੇ ਤਿੰਨਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਹੈ ।

ਏਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਤਲਾ', 'ਸਿਰੀ', 'ਗੁਆ' ਵਿਚੋਂ ਹਰੇਕ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਅੱਖਰ ਲਘੂ ਹੈ ਤੇ ਦੂਜਾ ਗੁਰੂ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤਿੰਨਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਹੈ।

ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰਨ ਲਗਿਆਂ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਖਿਆਲ ਰਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਦੁਤ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਪੌਰੀ' ਲਿਖੇ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਦੁੱਤ ਅੱਖਰ ਉ'ਝ ਭਾਵੇਂ' ਦੋਂਹ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਬਣਦਾ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਅੱਖਰ ਦੂਜੇ ਦੇ ਪੌਰੀ' ਲਿਖਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰਨ ਵੇਲੇ ਦੁੱਤ ਨੂੰ ਇਕੱਠੇ ਅੱਖਰ ਵਾਕਰ ਇਕ ਅੱਖਰ ਹੀ ਗਿਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ 'ਪ੍ਰਭੂ' 'ਪ੍ਰੇਮੀ', 'ਪੜ੍ਹ' 'ਚੜ੍ਹ'. 'ਦ੍ਰੈਤ' ਸਾਰੇ ਦੋ-ਅੱਖਰੇ ਸ਼ਬਦ ਹੀ ਸਮਝੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ 'ਪੜ੍ਹ' ਤੇ 'ਚੜ੍ਹ' ਦੋਂਹ ਦੋਂਹ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ, 'ਪ੍ਰਭੂ' ਅਤੇ 'ਦ੍ਰੈਤ' ਤਿੰਨਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ, ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਮੀ ਚਹੁੰ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਹੈ।

ਬਿੰਦੀ ਦੀ ਕੋਈ ਮਾਤਰਾ ਨਹੀਂ ਗਿਣੀ ਜਾਂਦੀ, ਸਿਵਾਇ ਉਸ ਹਾਲਤ ਦੇ ਜਦੋਂ ਇਹ ਉ' ਨਾਲ ਲਗ ਕੇ ਟਿੱਪੀ ਦਾ ਕੰਮ ਦੇਵੇ। 'ਸੌ', 'ਗਾਂ', 'ਜਾਵੇ', 'ਤੌਰੀਆਂ' 'ਚੀਰਾਂ', 'ਇੱਟਾਂ' ਬਣਾ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇ. ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਕੋਈ ਫ਼ਰਕ ਨਹੀਂ ਪਵੇਗਾ। ਪਰ ਜੇ 'ਉਗਲ' ਵਿਚ ਬਿੰਦੀ ਲਾ ਕੇ ਉਂਗਲ' ਬਣਾ ਦੇਈਏ, ਤਾਂ ਇਕ ਮਾਤਰਾ ਵਧ ਜਾਵੇਗੀ। 'ਉਗਲ' ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ, ਪਰ 'ਉਂਗਲ' ਦੀਆਂ ਚਾਰ। 'ਛਾਉਂ ਤੇ 'ਸਿਉਂਕ' ਵਿਚ 'ਉਂ' ਦੀ ਇਕ ਹੀ ਮਾਤਰਾ ਹੈ।

ਕਿਸੇ ਅੱਖਰ ਦੀਆਂ ਦੋਂਹ ਤੋਂ ਵੱਧ ਮਾਤਰਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀਆਂ। ਉਪਰ ਦੱਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਟਿੱਪੀ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰ ਦੀਆਂ ਦੋ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ 'ਰਗ' ਵਿਚ ਰ' ਦੀ ਇਕ ਮਾਤਰਾ ਹੈ, ਪਰ 'ਰੰਗ' ਵਿਚ ਇਸਦੀਆਂ ਦੋ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ। 'ਰਗ' ਦੀਆਂ ਦੋ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ ਤੇ 'ਰੰਗ' ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ। ਪਰ ਜਿੱਥੇ 'ਸੂੰ', 'ਸਹੁ', 'ਹੂ'. 'ਜੂ', 'ਤੂ'. 'ਲੂ' ਸਭ ਦੋ ਮਾਤਰਿਕ ਸ਼ਬਦ ਹਨ. ਜੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਉਪਰ ਟਿੱਪੀ ਲਾ ਕੇ 'ਸੂੰ'. 'ਸਹੂੰ', 'ਹੁੰ', 'ਜੂੰ', 'ਤੂੰ', 'ਲੂੰ' ਬਣਾ ਲਈਏ, ਤਾਂ ਵੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਦੋ ਦੋ ਮਾੜ੍ਹਾ ਹੀ ਰਹਿਣਗੀਆਂ।

## 

|                      | ਲਘ ਅੱਖਰ ਚ    | ਦਾ ਰੂਪ ਸਿਧੀ ਖ | ੜੀ ਲਕੀਰ (।)             | राष्ट्र भवनात्र         | तीया जांचा   |
|----------------------|--------------|---------------|-------------------------|-------------------------|--------------|
| ਹੈ ਅਤੇ ਗੁਰੂ          | ਅੱਖਰ ਦਾ      | ਰੂਪ ਪਗਟ ਕਰ    | ත පව දිනි අ             | ਨਾਲ ਖਰਗਣ<br>ਲੀਕ (s) ਵਰਤ | ਕੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। |
| —ਸ਼ਬਦ                | 15 lbett 5   | i sampl       | ਲਖਤੀ ਰੂਪ—               | Min The                 | —ਮਾਤਰਾਂ—     |
| ਸਰਲ                  | terpin in    | ers es m (    | (ਤਿੰਨੇ ਲਘੂ)             |                         | ਤਿੰਨ         |
| ਹਿਕਮਤ                |              | es temp       | (ਚਾਰੇ ਲਘੂ)              |                         | ਚਾਰ          |
| ਉਜਰਤ                 | N 15 3       | ann (         | (ਚਾਰੇ ਲਘ)               |                         | ਚਾਰ          |
|                      |              | sı (          |                         | ş                       | ਤਿੰਨ         |
| ਸਾਰਾ. ਸਾਰੇ           | कार्त -      |               | ਦੋਵੇ <sup>-</sup> ਗੁਰੂ) |                         | ਚਾਰ          |
| ਕੂਲਾ, ਕੂਲੰ           | FF 65        |               | (ਦੌਵੇ' ਗੁਰੂ)            |                         | 2.55         |
| ਗੁਲਾਈ                | TOTAL STREET |               | (ਲਘੂ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ)         |                         |              |
|                      | TURE THE     | ISS           | (ਲਘ. ਗਰ ਗਰ)             | THE PERSON              | น์ส          |
| ਜੋੜੀਆਂ               | E Stime of   | SSS           | (ਤਿੰਨੇ ਗੁਰੂ)            |                         | हे           |
| ਵੱਟਿਆਂ               | haris pri    | sis           | (ਗੁਰੂ ਲਘੂ ਗੁਰੂ)         |                         | น์ส          |
| ਵੱਟੀਆਂ               | 568 C        | sss (         | (डिंते गुवू)            |                         | हें          |
| ਅੰਮ੍ਰਿਤ              | Em Pro       | sii (         | ਗੁਰੂ ਲਘੂ ਲਘੂ)           |                         | ਚਾਰ          |
| ਅੰ ਮ੍ਰਿਤਸਰ           | PED SHE      | SIII SIII     | (ਇਕ ਗੁਰੂ ਚਾਰ ਨ          | रुप्प)                  | हे           |
| ਜੋਵਿੰਦਰ              |              | eeu /-        | ਦੋ ਗੁਰੂ ਦੋ ਲਘੂ)         |                         |              |
| ਕਿਰਪਾਲਤਾ             | 156          |               | ਲਘੂ ਲਘੂ ਗੁਰੂ ਲ          |                         |              |
| ਹੋਈਏ, ਭਾੱ<br>ਗਰ ਦੀਆਂ | ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਆ  | ਏ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਿ | ਗਣਤੀ ਇਸ ਤਰ੍ਹ            | ਂ ਕਰਦੇ ਹਨ -             | uj ist       |
| ਕਛੇ                  | ਮਾਰ          | ਵੰਝਲੀ         | ਅਨੰਦ                    | ਫ਼ਾ                     | ਗਿਆ          |
| SSO I TO             | SI           | SIS           | SSI                     | 8 mg 1                  | 18           |
| 22 35                | . 29         |               | 229                     |                         | 92           |
|                      |              |               | ish the free            |                         |              |
| ਮਾਰਦਾ                | ਦਮਾਮੇ        | ਜੱਟ           | ਮੇਲੇ                    | ਅਾ                      | ਗਿਆ          |
| 815 7 TO             | ISS          | 81            | SS                      | S                       | IS           |
| 292                  | 922          | 29            | 22                      | THE STATE               | 00           |
| BEIN ES              | 1941 PIE     | THE WORK      | त्र सीत प्रजीत          | (2:                     | ੨ ਮਾਤਰਾਂ)    |

#### ਪ. ਤੁਕ ਜਾਂ ਚਰਨ

ਛੰਦ ਦੀ ਪੂਰੀ ਪਾਲ ਨੂੰ ਤੁਕ ਜਾਂ ਚਰਨ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਬਹੁਤੇ ਛੰਦਾਂ ਵਿਚ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਪਰ ਕਈਆਂ ਵਿਚ ਵੱਧ ਘੱਟ ਵੀ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹੇਠਲੇ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹਨ:—

'ਸੁਖੀ ਨੀ'ਦ ਜੇ ਸੁੱਤਾ ਚਾਹੇ', ਵੱਸ ਨ ਪਈ' ਅਮੀਰਾਂ ਦੇ। ਬੰਦੀ ਜਨ ਦੇ ਹਲੂਣੇ ਨਾਲੋਂ', ਟੁਕੜੇ ਭਲੇ ਫ਼ਕੀਰਾਂ ਦੇ। ਵਿੱਚ ਗੁਲਾਮੀ ਹੋਏ ਖੁਨਾਮੀ, ਸੁੱਕਣ ਲਹੂ ਸਰੀਰਾਂ ਦੇ। ਸੀਨੇ ਹੱਥ ਪੌਣ ਨਿਹੜਾਈ, ਖੜੇ ਵਾਂਗ ਤਸਵੀਰਾਂ ਦੇ। (ਚਾਤ੍ਕਿ)

#### ੬. ਗਤਿ ਜਾਂ ਸਰਲਤਾ

ਹਰੇਕ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਅਜਿਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਪੜ੍ਹਨ ਸਮੇਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਰਵਾਨੀ ਜਾਂ ਸਰਲਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪੜ੍ਹਨ ਲੱਗਿਆਂ ਕਿਤੇ ਅਟਕ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ, ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਅਵਾਜ਼ ਲਗਾਤਾਰ ਜੁੜੀ ਤੁਰੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਠੇਡਾ ਜਾਂ ਹਝੌਕਾ ਕੱਈ ਨਹੀਂ ਲਗਦਾ। ਪਿੰਗਲ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਰਵਾਨੀ ਜਾਂ ਸਰਲਤਾ ਨੂੰ ਗਤਿ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਹਦਾ ਕੱਈ ਖਾਸ ਨੇਮ ਨਹੀਂ ਚੰਗੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸੁੱਤੇ ਸਿੱਧ ਹੀ ਗਤਿ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸਦੇ ਉਲਟ ਕਾਵਿ ਭਾਵ ਤੋਂ ਸੱਖਣੇ ਆਦਮੀ ਛੰਦਾ-ਬੰਦੀ ਦੇ ਨੇਮਾਂ ਦੀ ਪਾਲਣਾ ਕਰਦੇ ਹੋਏ, ਤੁਕਾਂ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਪੂਰੀਆਂ ਰੱਖਦੇ ਹੋਏ ਵੀ, ਕਈ ਸਕਤੇ ਜਾਂ ਅਟਕਾ ਪਾ ਦੇ ਦੇ ਹਨ। ਪੜ੍ਹਨ ਲੱਗਿਆਂ ਠੇਡੇ ਜਾਂ ਹਝੌਕੇ ਜਿਹੇ ਲਗਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਗਤਿ ਹੈ:—

'ਤੂੜੀ ਤੰਦ ਸਾਂਭ, ਹਾੜੀ ਵੇਚ ਵੱਟ ਕੇ। ਲੰਬੜਾਂ ਤੇ ਸ਼ਾਹਾਂ. ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਕੱਟ ਕੇ। ਮਾਲ ਢਾਡਾਂ ਸਾਂਭਣੇ ਨੂੰ ਚੂਹੜਾ ਛੱਡ ਕੇ। ਪੱਗ ਝੱਗਾ ਚਾਦਰ, ਨਵੇਂ ਸਵਾਇ ਕੇ। ਸੰਮਾਂ ਵਾਲੀ ਡਾਂਗ, ਉਤੇ ਤੇਲ ਲਾਇ ਕੇ। ਕੱਛੇ ਮਾਰ ਵੰਝਲੀ ਆਨੰਦ ਛਾ ਗਿਆ। ਮਾਰਦਾ ਦਮਾਮੇ ਜੱਟ. ਮੇਲੇ ਆ ਗਿਆ।

(ਚੰਦਨ ਵਾੜੀ)

ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਸਰਲਤਾ, ਪ੍ਰਵਾਹ ਜਾਂ ਗਤਿ ਹੈ। ਪੜ੍ਹਿਆਂ ਕਿਤੇ ਅਟਕਾ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ, ਕਿਤੇ ਹਝੌਕਾ ਨਹੀਂ ਵੱਜਦਾ। ਪਰ ਜੇ ਇਹ ਤੁਕਾਂ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਅਨੁਸਾਰ ਲਿਖੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ. ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਗਤਿ ਨ ਰਹਿੰਦੀ, ਉੱਞ ਭਾਵੇਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਉਪਰਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਜਿੰਨੀ ਹੀ ਰਹਿੰਦੀ।

'ਸਾਂਭ ਰੰਦ ਤੂੜੀ ਹਾੜੀ ਵੇਚ ਵੱਟ ਕੇ।
ਹਿਸਾਬ ਲੰਬੜਾਂ ਤੇ ਸ਼ਾਹਾਂ ਦਾ ਕੱਟ ਕੇ।
ਦੂਹੜਾ ਸਾਂਭਣੇ ਨੂੰ ਮਾਲ ਢਾਂਡਾ ਛੱਡ ਕੇ।
ਨਵੇਂ ਚਾਦਰ ਝੰਗਾ ਪੱਗ ਸਵਾਇ ਕੇ।
ਤੇਲ ਸੰਮਾਂ ਵਾਲੀ ਡਾਂਗ ਉਤੇ ਲਾਇ ਕੇ।
ਵੰਝਲੀ ਕੱਛੇ ਮਾਰ ਆਨੰਦ ਛਾ ਗਿਆ।
ਜੱਟ ਦਮਾਮੇ ਮਾਰਦਾ ਮੇਲੇ ਆ ਗਿਆ।

ਤੁਕਾਂ ਉਹੋਂ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਉਹੋਂ ਹਨ. ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਮੇਲ ਵੀ ਹੈ. ਪਰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਬਦਲਣ ਨਾਲ ਗਤਿ ਜਾਂ ਸਰਲਤਾ ਜਾਂਦੀ ਰਹੀ ਹੈ।

#### ੭. ਯਤਿ ਜਾਂ ਬਿਸਰਾਮ

ਹਰੇਕ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਪੜ੍ਹਨ ਲਗਿਆਂ ਸਾਨੂੰ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ਇਕ ਜਾਂ ਵਧੇਰੀ ਵਾਰ ਰਤਾ ਦੀ ਰਤਾ ਠਹਿਰਨਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਠਹਿਰਾਉ ਨੂੰ ਬਿਸਰਾਮ ਆਖਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਪਿੰਗਲ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਨੂੰ ਯਤਿ ਵੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ।

ਉਪਰਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਇਕ ਬਿਸਰਾਮ, ਤੁਕ ਦੇ ਵਿੱਚ । ਤੁਕ ਵਿਚਲੀ ਬਿਸਰਾਮ ਨੂੰ ਬਿਸਰਾਮ ਚਿੰਨ ਕਾਮੇ (,) ਪਰਗਟ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਨੂੰ ਬਿਸਰਾਮ ਚਿੰਨ੍ਹ ਡੰਡੀ (।) ਨਾਲ । ਇਹ ਬਿਸਰਾਮ ਖਾਸ ਖਾਸ ਛੰਦਾਂ ਵਿਚ ਗਿਣੀਆਂ ਮਿਥੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ।

#### ੮. ਤੁਕਾਂਗ

ਬਿਸਰਾਮ ਚਿੰਨ੍ਹ ਲੱਗਣ ਨਾਲ ਤੁਕ ਦੇ ਜਿਹੜੇ ਦੋ ਹਿੱਸੇ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਤੁਕਾਂਗ (ਤੁਕ+ਅੰਗ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦਾ ਅੰਗ ਜਾਂ ਹਿੱਸਾ) ਆਖਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਉਪਰ ਲਿਖੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਦੋ ਦੋ ਤੁਕਾਂਗ ਹਨ।

#### ੯. ਤੁਕਾਂਤ

ਛਦ ਦੀ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਜਾਂ ਅੰਤ ਵਿਚ ਜਿਹੜਾ ਸ਼ਬਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਨੂੰ ਤੁਕਾਂਗ (ਤੁਕ ਅੰਤ) ਆਖਦੇ ਹਨ। ਕਈ ਛੰਦਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ. ਅਰਥਾਤ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਇਕ ਉਚਾਰਣ ਜਾਂ ਅਵਾਜ਼ ਵਾਲਾ ਸ਼ਬਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਇਕੋਂ ਅਵਾਜ਼ ਵਾਲੇ ਸ਼ਬਦ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਉਪਰ ਅੰਗ (੫) 'ਤੁਕ' ਹੇਠ ਜਿਹੜਾ ਛੰਦ ਉਦਾਹਰਣ ਵਜੋਂ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਉਸ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਹੀਰਾਂ ਦੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਕਈ ਛਂਦਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ ਅਰਥਾਤ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤਲੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਵਖੋਂ ਵੱਖਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ\*—

ਚੌਟ ਪਵੀ ਖਰਚਾਮੀ; ਦਲਾਂ ਮੁਕਾਬਲਾ। ਘੇਰ ਲਏ ਵਰਿਆਮੀ; ਦੁਰਗਾ ਆਇਕੋ। ਰਾਕਸ ਵਡੇ ਅਲਾਮੀ, ਭੱਜ ਨ ਜਾਣਦੇ। ਅੰਤ ਹੋਏ ਸੁਰਗਾਮੀ, ਮਾਰੇ ਦੇਵਤਾ।

(ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ)

#### ੧੦. ਗਣ

ਛੰਦ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਨੁਸਾਰ ਅੱਖਰਾਂ ਜਾਂ ਮਾਤਰਾ ਦੇ ਸਮੂਹ ਨੂੰ ਗਣ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਅੱਖਰਾਂ ਜਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਉਹ ਇਕੱਠ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਛੰਦ ਦੀ ਚਾਲ ਬਣਦੀ ਹੈ, ਗਣ ਅਖਵਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਗਿਵੇਂ—

> 'ਸੁਣੋ ਵੀਰ ਮੇਰੇ। ਕਈ ਸਾਕ ਤੇਰੇ।

> > ਭਿੜੇ ਨਾਲ ਸਾਡੇ । ਗਏ ਮਾਰ ਖਾ ਕੇ ।

ਇਸ ਛੰਦ ਵਿਚ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਦੋ ਹਿੱਸੇ ਹਨ। ਹਰੇਕ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਇਕ ਇਕ ਲਘੂ ਤੇ ਫਿਰ ਦੋ ਦੋ ਗੁਰੂ ਹਨ।ਇਸ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ ਦੇ ਬਝਵੇਂ ਜੋੜ ਨੂੰ ਗਣ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਛੰਦ ਦੀ ਚਾਲ ਨੂੰ ਲਿਖ ਕੇ ਇਉਂ ਪਰਗਟ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ:—

> ਸੁਣੋਂ ਵੀ ਮੇਰੇ । SI S SS ਕ ਤੇਰੇ। ਕਈ ਸਾ S IS SS ਭਿੜੇ ਨਾ ਲ ਸਾਡ। 1S SS I ਗਏ ਖਾਕੇ । ਮਾ IS SS 1S

#### ੧੧. ਗਣਾਂ ਦੇ ਭੇਦ

#### ਗਣ ਦੋ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੁੰ ਦੇ ਹਨ : ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਅਤੇ ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ।

(ੳ) ਵਰਣਿਕ ਗਣ—ਇਹ ਤਿੰਨਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਛੰਦ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਨੁਸਾਰ ਤਿੰਨਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਸਮੂਹ ਜਾਂ ਇਕੱਠ ਨੂੰ ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਵਿਚ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ ਵਰਣਾਂ (ਅੱਖਰਾਂ) ਨੂੰ ਖਾਸ ਮਿਥਵੀਂ ਤਰਤੀਬ ਅਨੂਸਾਰ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਕੋਈ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਰੱਖਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਅਠ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਂ, ਰੂਪ, ਲੱਛਣ ਤੇ ਉਦਾਹਰਣ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹਨ।—

| ridin » *    | ਨੀ    | ฮูน | ਲੱਛਣ          | ਉਦਾਹਰਣ        |
|--------------|-------|-----|---------------|---------------|
| 9.           | ਮਗਣ   | 888 | ਤਿੰਨੇ ਗੁਰੂ    | ਟੌਲੀਆਂ. ਤੌਲੀਏ |
| <b>ર</b> .   | ਨਗਣ   | 111 | ਤਿੰਨੇ ਲਘੂ     | ਮਸ਼ਕ, ਖਰਚ     |
| ₹.           | ਯਗਣ   | ISS | ਲਘੂ ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ | ਚੁਬਾਰਾ, ਖਟਾਈ  |
| 8.           | ਤਗਣ ੇ | SSI | ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ ਲਘੂ | ਦਾਤਾਰ, ਸੰਦੂਕ  |
| <b>4.</b> .1 | ਰਗਣ   | 818 | ਗੁਰੂ ਲਘੂ ਗੁਰੂ | ਆਦਮੀ. ਹਾਦਸਾ   |
| é.           | ਜਗਣ   | 181 | ਲਘੂ ਗੂਰੂ ਲਘੂ  | ਕਤਾਰ. ਖੜਾਕ    |
| 9.           | ਭਗਣ   | SII | ਗੁਰੂ ਲਘੂ ਲਘੂ  | ਮੂਰਤ, ਪਾਗਲ    |
| t.           | ਸਗਣ   | 118 | ਲਘੂ ਲਘੂ ਗੁਰੂ  | ਮੁਰਦਾ, ਅਮਲੀ   |

ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਠਾਂ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਚੇਤੇ ਕਰਨ ਲਈ ਸਿਆਣਿਆਂ ਨੇ ਇਕ ਸੂਤਰ ਰਚਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਚੇਤੇ ਕਰਕੇ ਵਰਤਣ ਨਾਲ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਠਾਂ ਹੀ ਗੁਣਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਚੇਤੇ ਆ ਜਾਂਢੇ ਹਨ। ਉਹ ਸੂਤਰ ਇਹ ਹੈ;—

#### ਯਮਾਤਾ ਰਾਜ ਭਾਨ ਸਗਲਾ

ਉਪਰਲੇ ਸੂਤਰ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਅੱਠ ਅੱਖਰ ਅੱਠਾਂ ਹੀ ਗਣਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਪਹਿਲੇ ਅੱਖਰ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਅੱਠਾਂ ਹੀ ਗਣਾਂ ਦੇ ਨਾਂ ਲਿਖੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਸੂਤਰ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਅੱਖਰ 'ਯ' ਹੈ. ਇਸ ਨਾਲ 'ਗਣ' ਲਾਵੇਂ ਤਾਂ ਪਹਿਲੇ ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਦਾ ਨਾਂ 'ਯਗਣ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸੂਤਰ ਦੇ ਦੂਜੇ ਅੱਖਰ 'ਮ' ਨਾਲ ਗਣ ਲਾਇਆਂ ਦੂਜੇ ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਦਾ ਨਾਂ 'ਮਗਣ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਾਕੀਆਂ ਦਾ ਹਾਲ ਹੈ। ਫਿਰ ਜਿਸ ਵਰਣਿਕ ਗਣ ਦੇ ਰੂਪ ਦਾ ਪਤਾ ਕਰਨਾ ਹੋਵੇ, ਸੂਤਰ ਵਿਚੋਂ ਉਸ ਗਣ ਦੇ ਨਾਂ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਅੱਖਰ ਲਭੋਂ। ਫਿਰ ਉਸ ਅੱਖਰ ਦੇ ਨਾਲ ਸੂਤਰ ਵਿਚਲੇ ਦੇ ਅਗਲੇ ਅੱਖਰ (ਲਗਾਂ ਸਹਿਤ ਜਿਵੇਂ ਉਹ ਸੂਤਰ ਵਿਚ ਹਨ) ਜੋੜੇ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਦੇ ਮੇਲ ਤੋਂ ਜੋ ਰੂਪ ਬਣੇਗਾ ਉਹੋ ਉਸ ਗਣ ਦਾ ਰੂਪ ਹੋਵੇਗਾ।

ਉਦਾਹਰਣ:—ਜੇ ਅਸਾਂ ਤਗਣ ਦਾ ਰੂਪ ਵੇਖਣਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਪਹਿਲਾਂ ਅਸੀਂ ਇਸ ਸੂਤਰ ਵਿਚ ਤਗਣ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਅੱਖਰ 'ਤ' ਲਭਾਂਗੇ। ਫਿਰ ਇਸ ਨਾਲ ਇਸ ਤੋਂ ਅਗਲੇ ਦੋ ਅੱਖਰ 'ਰਾਜ' ਜੋੜਾਂਗੇ, ਤਿੰਨੇ ਰਲ ਕੇ ਤਾਰਾਜ' ਬਣ ਜਾਣਗੇ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਦੋਵੇਂ ਅੱਖਰ ਗੁਰੂ ਹਨ ਅਤੇ ਤੀਜਾ ਲਘੂ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਤਜਣ ਦਾ ਰੂਪ 'ssı' ਅਰਥਾਤ 'ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ-ਲਘੂ' ਹੈ। (ਅ) ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ —ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਅਜਿਹਾ ਸਮੂਹ ਜਾਂ ਇਕੱਠ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਹੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਖਿਆਲ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਵਰਣਿਕ ਗਣਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਤਿੰਨਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ; ਪਰ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਕੋਈ ਗਿਣਤੀ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ, ਤਿਵੇਂ ਹੀ ਮਾਤਰਿਕ ਗਣਾਂ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਮਾਤਰਾਂ ਹੀ ਗਿਣੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਅੱਖਰ ਭਾਵੇਂ ਕਿੰਨੇ ਹੋਣ. ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ।

'ਬਰਕਤ' (IIII) ਵੀ ਚਹੁੰ ਮਾਤਰਾਂ ਦਾ ਗਣ ਹੈ ਅਤੇ 'ਕਾਕਾ' (ss) ਵੀ; ਉੱਞ ਭਾਵੇਂ ਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਹੀ ਬਰਾਬਰ ਹੈ ਅਤੇ ਨ ਹੀ ਮਾਤਰਾਂ ਇਕੋ ਪਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਜਾਂ ਇਕੋ ਤਰਤੀਬ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਪੌਤੀਆਂ (sss), 'ਕਾਰੀਗਰ' (ssII) 'ਮਿਤਰਾਨਾ' (IIss) ਸਭੇ ਹੀ ਛਿਆਂ ਛਿਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲੇ ਗਣ ਹਨ, ਉੱਞ ਭਾਵੇਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵੱਖਰੀ ਵੱਖਰੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਮਾਤਰਾਂ ਨ ਹੀ ਇਕੋਂ ਪਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਨ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਇਕ ਹੈ।

ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ ਪੰਜ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਅੱਖਰ ਤਰਤੀਬਵਾਰ ਟ, ਠ. ਡ. ਢ. ਤੇ ਣ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਂ ਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ :—

> ਨਾਂ – **ਟਗਣ, ਠਗਣ, ਡਗਣ, ਢਗਣ, ਣਗਣ।** ਮਾਤਰਾਂ—੬ ੫ ৪ ੩ ੨

- (1) ਟਗਣ—ਇਸ ਦੀਆਂ ਛੇ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—ਦਰਬਾਰੀ (IIss), 'ਖਬਰਦਾਰ' (॥।।). 'ਹੰਕਾਰੀ' (sss), ਜਬਰ ਦਸਤ (॥॥॥) ਆਦਿ ।
- (2) **ਠਗਣ** —ਇਸ ਦੀਆਂ ਪੰਜ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਹੰਕਾਰ (ssı), 'ਦਰਬਾਰ' (llsı). ਪਰੌਤੇ (lss), ਦੋਸਤੀ (sls) ਆਦਿ ।
- (3) **ਡਗਣ**—ਇਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ\*—ਕਸਰਤ (IIII), ਨੇਮੀ (ss), ਮਿੱਤਰ (sii) 'ਬੁਰਕੀ' (iis). ਆਦਿ ।
- (4) **ਢਗਣ**—ਇਸ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ. ਜਿਵੇ**ਂ** 'ਪੰਧ' (sı), 'ਭਰਾ' (ıs), ਸੜਕ' (।।।) ਆਦਿ ।
- (5) **ਣਗਣ**—ਇਸ ਦੀਆਂ ਦੱ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ. ਜਿਵੇਂ—'ਮਾਂ' (s) 'ਤਰ' (॥), 'ਸੁਰ' (॥). 'ਨੀਂ' (s) ਆਦਿ ।

#### ਿ া 🗝 🚽 😽 ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ ਚਕਰ 🔻 🕬

ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਦੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਨਾਲ ਟਗਣ ਦੇ ਤੇਰਾਂ, ਠਗਣ ਦੇ ਅੱਠ' ਡਗਣ ਦੇ ਪੰਜ, ਢਗਣ ਦੇ ਤਿੰਨ ਅਤੇ ਣਗਣ ਦੇ ਦੋ ਰੂਪ ਹੁੰਦੇ ਹਨ. (ਦੇਖੋਂ ਅਗਲੇ ਸਫੇ ਤੇ) ਜਿਵੇਂ ;

| 1                  | ਟਗਣ<br>੧੩ ਰੂਪ     | ਠਗਣ<br>੮ ਰੂਪ   | ਡਗਣ<br>ਪ ਰੂਪ, .  | ਢਗਣ<br>੩ ਰੂਪ                    | ਣਗਣ<br>੨ ਰੂਪ                   |
|--------------------|-------------------|----------------|------------------|---------------------------------|--------------------------------|
| 9                  | sss<br>घीसीटे     | lss<br>ਬਿਮਾਰੀ  | ss<br>ਬਾਬਾ       | ls<br>ਮਤਾ                       | s<br>ਕਾਂ                       |
| ี่                 | llss<br>ਦਸਤਾ ਰਾ   | sis<br>ਬੀਰਤਾ   | lls<br>ਕਰਤਾ      | s।<br>ਚੌਰ                       | ॥<br>ਉਡ                        |
| <b>3</b>           | ্ৰাsis<br>ঘਰਾঘਰੀ  | IIIs<br>ਨਿਮਰਤਾ | is।<br>ਖਰਾਬ      | ॥।<br>ਧਰਮ                       | เรา เหลื<br>เอา เหลาย์ สเส     |
| 8                  | sils<br>ਦੀਰਘਤਾ    | รรเ<br>น์ลาช   | s ॥<br>ਸੇਵਕ      |                                 | lar (u) ।<br>Ref 5283 % to 19  |
| ์ <b>น</b><br>ผรกั | ॥॥s<br>ਸਪੁਰਦਗੀ    | ।।s।<br>ਕਰਤਾਰ  | <br>ਗ਼ਿਸਮਤ       | भटो हे गा                       | ਦਾਸ਼ (µ)<br>ਤੇ ਛੀ ਚਰਜ਼ਮ ਮਿਜ਼ੀਏ |
| É                  | । ss।<br>ਤੇਰਾ ਤੇਜ | ıs;।<br>ਸਲਾਮਤ  | SA DINET         | ,शक्रमण्ड हे<br>इ.जि.स.चे स     | už.                            |
| ٥                  | sisi<br>ਮਾਲਦਾਰ    | sIII<br>ਬੇਧਰਮ  |                  | के इस कर्ना<br>कि इस कर्ना      | ETH (b)                        |
| ځ                  | ilisi<br>ਮਿਹਰਬਾਨ  | ॥॥<br>ਸਬਰ ਕਰ   | i Bê ug          | 9 Ison pret                     | photos and                     |
| ť                  | :ਸੰਬੰਧਨ           |                | मी समी अह        | क्ष्म अस्त्री<br>सर्वे अस्त्रीत |                                |
| 90                 | IISII A           | man , ferti    | ति, संस्कृते ,जि | estel, tilon                    | grincel paul                   |
| 99                 | <b>.</b>          | # ×            |                  |                                 |                                |
| 45                 | 20                |                |                  |                                 |                                |
| 93                 |                   |                |                  |                                 | 5                              |

| -          | ਟਗਣ<br>੧੩ ਰੂਪ       | ਠਗਣ<br>੮ ਰੂਪ    | ਼ਡਗਣ<br>੫ ਰੂਪ, | ਢਗਣ<br>੩ ਰੂਪ           | ਣਗਣ<br>੨ ਰੂਪ                    |
|------------|---------------------|-----------------|----------------|------------------------|---------------------------------|
| 9          | sss<br>घीतीप्टे     | lss<br>ঘিਮਾਰੀ   | ss<br>ঘাঘা     | ls<br>ਮਤਾ              | s<br>ਕਾਂ                        |
| 2          | liss<br>ਦਸਤਾ ਰਾ     | sis<br>ਬੀਰਤਾ    | lls<br>ਕਰਤਾ    | <br>\$।<br>ਚੌਰ         | '———<br>॥<br>ਉਡ                 |
| m          | lsis<br>ਬਰਾਬਰੀ      | ॥।s<br>ਨਿਮਰਤਾ   | lsl<br>ਖਰਾਬ    | ।।।<br>ਧਰਮ             | ES DE                           |
| 8          | sils<br>ਦੀਰਘਤਾ      | รรเ<br>น์ลาช    | s॥<br>ਸੇਵਕ     |                        | ਨਿਤ (9) ਜੀ ਦ<br>ਜਿਸ ਤਜ਼ਰ ਤੋਂ ਨਿ |
| <b>4</b> , | ııııs<br>ਸਪੁਰਦਗੀ    | ।।s।<br>ਕਰਤਾਰ   | ੂ॥।<br>ਕਿਸਮਤ   | क्षा है स              |                                 |
| É          | ।ss।<br>ਤੇਰਾ ਤੇਜ    | ısı।<br>ਸਲਾਮਤ   | sia priabili   | i du es i<br>s los à s | eli .                           |
| 9          | sisi<br>ਮਾਲਦਾਰ      | s॥।<br>ਬੇਧਰਮ    |                | sa Pady<br>I Sasa ko   | levi (a)                        |
| t          | ilisi<br>ਮਿਹਰਬਾਨ    | ।।।।।<br>ਸਬਰ ਕਰ | •              | ওঁ ভিছে এক<br>উ        |                                 |
| 4          | ਼ਸੰਬੰਧਨ             |                 | को सभी उठ      | क्रवीस्थ्य वसी         | ਰਹੇ (ਹ)<br>ਹਿੰ ਵਰਸਉ             |
| 90         | IISII               | າດເຕັ ເປັນເປັ   | जी, जनार, वि   | rolii filoz            | a lead of                       |
| 90         | E                   | े मेखी<br>  १८। | 11             |                        |                                 |
| 45         | ੂ silli<br>ਬੇ ਕਿਸਮਤ |                 |                |                        | - 100 m                         |
| 93         | । ॥॥॥<br>ਪਰਮ-ਮਨੁਖ   | I am            |                |                        |                                 |

#### ਅਭਿਆਸ

- (੧) ਪਿੰਗਲ ਕਿਸ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ ? ਕੀ ਕਵਿਤਾ ਰਚਣੀ ਸਿੱਖਣ ਲਈ ਪਿੰਗਲ ਸਿੱਖਣ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ ।
- (੨) ਕਵਿਤਾ ਕਿਸ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ ? ਇਸ ਦੇ ਜ਼ਰੂਰੀ ਅੰਗ ਕਿਹੜੇ ਕਿਹੜੇ ਸਨ ?
  - (੩) ਹੇਠ ਲਿਖਿਆਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਸਹਿਤ ਦੱਸੋਂ :--

ਛੰਦ, ਵਰਣ, ਮਾਤਰ (ਮਾਤਰਾ) ਲਘੂ, ਗੁਰੂ, ਗਣ, ਵਰਣਿਕ ਗਣ, ਤੁਕ, ਚਰਨ. ਬਿਸਰਾਮ (ਯਤਿ) ਗ਼ਤਿ, ਤੁਕਾਂਗ, ਤੁਕਾਂਤ ।

- (੪) ਵਰਣਿਕ ਤੇ ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ ਕਿੰਨੇ ਕਿੰਨੇ ਪਰਕਾਰ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ. ਹਰੇਕ ਦਾ ਨਾਂ ਤੇ ਲੱਛਣ ਦਸੋਂ ਤੇ ਉਦਾਹਰਣ ਦਿਉ ।
- (੫) ਮਾਤਰਾਂ ਨੂੰ ਲਿਖ ਕੇ ਕਿਵੇਂ ਪਰਗਟ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਹੇਠਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾ ਗਿਣ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਲਿਖ ਕੇ ਪਰਗਟ ਕਰੋ :—

'ਤੂੜੀ ਤੰਦ ਸਾਂਭ, ਹਾੜੀ ਵੇਚ ਵੱਟ ਕੇ। ਲੰਬੜਾਂ ਤੇ ਸ਼ਾਹਾਂ ਦਾ ਹਿਸਾਬ ਕਟ ਕੇ। ਮਾਲ ਢਾਂਡਾ ਸਾਂਭਣੇ, ਨੂੰ ਚੂਹੜਾ ਛੱਡ ਕੇ।

- (੬) ਮਾਤਰਿਕ ਗਣਾਂ ਦੇ ਕਿੰਨੇ ਕਿੰਨੇ ਰੂਪ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ? ਉਦਾਹਰਣਾ ਸਹਿਤ ਨਕਸ਼ਾ ਬਣਾ ਕੇ ਦਸੋਂ।
- (੭) ਮਾਤਰਿਕ ਗਣਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਚੇਤੇ ਕਰਣ ਦਾ ਗੁਰ ਲਿਖੋ ਅਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਵਰਤ ਕੇ ਦਸੌ।
  - (੮) ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਮਾਤਰਿਕ ਗਣ ਕਿਸ ਕਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਹਨ ਕਿਸ ਤੀ

ਉਜਰਤ, ਬੇਮੁਖ਼. ਕਾਰੀਰਰ, ਸੁਧਾਰਕ, ਕਿਰਪਾ ਕੁਰਸੀ, ਕੁਵਰਤੀ, ਭੋਗ, ਸਿਖਿਆ, ਕਿਰਪਾਲੂ, ਦਲੌਰੀ, ਬੇਕਿਰਕੀ, ਬੇਜਾਨ, ਹਿੰਮਤੀ, ਮਿਹਨਤੀ, ਧੋਬੀ, ਵੱਸ, ਡਰ।

> हरू हो। 5 फर्डा अपेड फिन स्ट्र

#### ਛੇਦ

55 55 baic

ਛੇਡ ਤਿੰਨ ਪਰਕਾਰ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ— ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ, ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ, ਅਤੇ ਗਣ ਛੰਦ।

ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ—ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਛੰਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ਖਾਸ ਗਿਣੇ ਮਿਥੇ ਅੱਖਰਾਂ (ਵਰਣਾਂ) ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੇ ਛੰਦ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਬਣੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ. ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਗਣਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਹਿਸਾਬ ਜਾਂ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਰੱਖਿਆ ਜਾਂਦਾ, ਕੇਵਲ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਮਿਥੀ ਹੋਈ ਗਿਣਤੀ ਹੀ ਪੂਰੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। 'ਕਬਿੱਤ'. 'ਸਵੱਯਾ', 'ਕੌਰੜਾ' ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ ਹਨ।

ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ—ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਛੰਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ,ਖਾਸ ਗਿਣੀਆਂ ਮਿਥੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜੇ ਕੇਵਲ ਮਾਤਰਾ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਬਣਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਹੀ ਮਿਥੀ ਹੋਈ ਗਿਣਤੀ ਪੂਰੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਅਤੇ ਅੱਖਰਾਂ ਤੇ ਗਣਾਂ ਦਾ ਕੱਈ ਖਿਆਲ ਜਾਂ ਹਿਸਾਬ ਨਹੀਂ ਰੱਖਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਦੌਹਿਰਾ, ਸੌਰਠਾ, ਚੌਪਈ, ਰੌਲਾ ਆਦਿ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹਨ।

ਗਣ ਛੰਦ—ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਛੰਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ਖਾਸ ਗਿਣੇ ਮਿਥੇ ਗਣਾਂ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੇ ਛੰਦ ਕੇਵਲ ਗਣਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਬਣਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗਣ ਛੰਦ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਗਣਾਂ ਦੀ ਹੀ ਮਿਥੀ ਹੋਈ ਗਿਣਤੀ ਪੂਰੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਅੱਖਰਾਂ ਤੇ ਮਾਤਰਾ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਕੋਈ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ। ਭੁਜੰਗ ਪ੍ਰਯਾਤ, ਤੋਟਕ ਆਦਿ ਗਣ ਛੰਦ ਹਨ।

ਇਨ੍ਹਾਂ (ਗਣ ਛੰਦਾਂ) ਦੀ ਰਚਨਾਂ ਵੱਲ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਧਿਆਨ ਦਿਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਪਰਚਲਤ ਨ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਇਸ ਪੁਸਤਕ ਵਿੱਚ ਹੋਰ ਵਧੇਰੇ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇਗਾ।

## (ੳ) ਵਰਣਿਕ ਛਦ

ਜਿਹਾ ਕਿ ਉਪਰ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਵਰਣਿਕ ਛੰਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ਕੇਵਲ ਵਰਣਾ (ਅੱਖਰਾਂ) ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਅਨੁਸਾਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ; ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਜਾਂ ਗਣਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਕੌਈ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਪਰ ਛੰਦ ਦੀ ਚਾਲ, ਪ੍ਰਵਾਹ, ਠੀਕ ਠੀਕ ਥਾਂ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਆਦਿ ਨੂੰ ਪੂਰੇ ਧਿਆਨ ਨਾਲ ਨਿਬਾਹੁਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਕਈ ਪਰਕਾਰ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਥੇ ਕੇਵਲ ਤਿੰਨਾਂ—ਕਬਿੱਤ, ਸਵੱਯਾ ਅਤੇ ਕੌਰੜਾ— ਦਾ ਹੀ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇਗਾ।

#### ੧. ਕਬਿੱਤ

੪ ਤੁਕਾਂ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ੮+੮+੮+੭=੩੧ ਅੱਖਰ ਜਾਂ ੮+੮+੮=੩੨ ਅੱਖਰ

ਕਬਿੱਤ ਇਕ ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੩੧ ਜਾਂ ੩੨ ਅੱਖਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨ ਬਿਸਰਾਮ ਅੱਠਾਂ ਅੱਠਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਅਤੇ ਅਖੀਰਲਾ (ਚੌਥਾ) ਬਿਸਰਾਮ ਸੱਤਾ ਜਾਂ ਅੱਠਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਉਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਦਾਹਰਣ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤੇ ਹਨ:

(ੳ) ੪ ਤੁਕਾਂ, ੮-੮-੮-੭ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ, ੩੧ ਅੱਖਰ

#### to the major was ten from [. 9] Table Will

ਛਾਲੇ ਛਾਲੇ ਹੁੰਦਾ ਦਿਲ, ਛਾਲੇ ਤੇਰੇ ਵੇਖ ਵੇਖ, ਖਾਂਵਦਾ ਉਛਾਲੇ ਨਾਲੇ. ਹੁੰਦੀਆਂ ਹੈਰਾਨੀਆਂ। ਜਾਨ ਜਾਨ ਜਾਨ ਦਾ ਤੂੰ ਜਾਨ ਕਰੀ ਜਾਏ ਜਾਨੀ. ਫ਼ੁੱਲਾਂ ਦੀਆਂ ਸੇਜਾਂ ਭੁੱਲ, ਬੈਠਾਂ ਏ ਤੂੰ ਦੇਗ ਵਿੱਚ; ਜਾਣੀਆਂ ਨ ਜਾਣ ਮੈਥੋਂ, ਗੁੱਝੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ। ਹੱਸ ਹੱਸ ਭਾਣਾ ਮੰਨ, ਦੁਖੜੇ ਸਹਾਰੇ ਪਿਆ, ਬਾਣੀ ਪਿਆ ਬੋਲੇ ਤੂੰ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦਿਆਂ ਬਾਨੀਆਂ।

[ a ] the to find an item

ਮੁੱਠੀ ਵਾਏ ਮੁੱਠੀ ਲੌਕਾਂ, ਸਾਂਵਰੇ ਨੇ ਕੁੱਠੀ ਅੱਜ, ਰੁੱਠੀ ਹੋਈ ਕੂਬਰੀ ਨੂੰ, ਆਪੇ ਹੈ ਮਨਾਂਵਦਾ।

98

ਸਾਹੁਰੇ ਤੇ ਮਾਪੇ ਮੈਂ ਤਾਂ, ਛੱਡ ਬੈਠੀ ਆਪੇ ਅੱਜ, ਰਾਧਕੇ ਦੇ ਫੱਟਾਂ ਉਤੇ, ਲੂਣ ਕਿਹਾ ਪਾਂਵਦਾ। ਬੰਸਰੀ ਬਜਾਇ ਚਿਤ, ਲੌਂਦਾ ਹੈ ਚੁਰਾਇ ਨਿੱਤ. ਸਾਂਵਲ ਸਲੌਨਾ ਸ਼ਾਮ, ਜੱਗ ਨੂੰ ਹਸਾਂਵਦਾ। ਗੌਪ ਤੇ ਗੁਆਲ ਲੈ ਕੇ, ਆਪਣੇ ਹੀ ਯਾਰ; ਸਾਰੇ, ਗੁੱਜਰਾਂ ਦਾ ਦੁੱਧ ਦਹੀਂ, ਸਾਰਾ ਹੀ ਲੁਟਾਂਵਦਾ।

(ਬੰਬੀਹਾ ਬੌਲ)

[3]

ਚਲ ਮਨਾ ਤੂਰੀ ਚੱਲ, ਸਚੇ ਰਾਹੇ ਲੱਕ ਬੰਨ੍ਹ ਪੁੱਜ ਓਸ ਦਰ ਉੱਤੇ. ਜਿਥੇ ਅੰਤ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਰਿਖੀ ਮੁਨੀ ਜਤੀ ਤਪੀ, ਸਾਧ ਸੰਤ ਜੋਗੀਆਂ ਦਾ, ਆਸਰਾ ਹੈ ਉਹੋ ਸੱਚਾ, ਉਹੋ ਹੀ ਟਿਕਾਣਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਧਿਆਨ ਵਿਚ, ਰਾਤ ਦਿਨ ਵੱਸ ਦਿਲੋਂ: ਜੂਨਾਂ ਜਮਾਂ ਨਰਕਾਂ ਤੋਂ, ਉਸੇ ਹੀ ਬਚਾਣਾ ਹੈ। ਵਲ ਛਲ ਦਗ਼ਾ ਬੂਠ, ਚੋਰੀ ਠੱਗੀ ਪਾਪ ਛੱਡ, ਹੋ ਜਾ ਸਿੱਧਾ 'ਤੀਰ' ਵਾਂਗ, ਰਾਹ ਜੇ ਤੂੰ ਪਾਣਾ ਹੈ।

I BINE DE HERRI É CE-CE IN

(ਤੀਰ)

(ੳ) ੪ ਤੁਕਾਂ ੮-੮-੮-੮ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ, ੩੨ ਅੱਖਰ [੧]

> ਜੇ ਤੂੰ ਪੰਧ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ, ਸੌਖ ਨਾਲ ਕਟਣਾ ਏਂ, ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਲੱਭ ਵਾਲੀ, ਮੌਢਿਓਂ ਉਤਾਰ ਗੰਢ। ਪੱਲਾ ਫੜੀਂ ਘੁੱਟ ਕੇ ਤੂੰ. ਜੱਗ ਵਿਚ ਇਕ ਦਾ ਹੀ. ਜਣੇ ਖਣੇ ਨਾਲ ਪਿਆ, ਐਵੇਂ ਨ ਪਿਆਰ ਗੰਢ। ਭਲਾ ਰੱਬ ਆਸਰੇ ਨੂੰ ਜੱਗ ਦੀ ਮੁਥਾਜੀ ਕੀ ਏ। ਸਿਰ ਉਤੇ ਚੁੱਕਦਾ ਨਾ, ਘੌੜੇ ਅਸਵਾਰ ਗੰਢ। ਪੀਚ ਪੀਚ ਪਲੇ ਬੰਨ੍ਹ, ਕੰਮ ਸਾਰੇ ਨੇਕੀਆਂ ਦੇ, ਸ਼ੂਮ ਜਿਵੇਂ ਰਖਦਾ ਹੈ, ਪੈਸਿਆਂ ਨੂੰ ਮਾਰ ਗੰਢ।

(ਸ਼ਰਫ਼)

मार्था हती के बार नहीं स

ਜਿਸ ਪਿੰਡ ਜਾਵੇ ਲੌਕ, ਹੱਸਣ ਮਜਾਖਾਂ ਨਾਲ, ਇਹ ਤਾਂ ਹੁਣ ਨਾਥ ਜੀ ਨੇ, ਨੱਥਿਆ ਹੈ ਝੌਟੜਾ।

૧૫

ਗੱਭਰੂ ਜਵਾਨ ਸ਼ਾਨ-ਦਾਰ ਸਰਦਾਰ ਜੇਹਾ, ਸੁੰਦਰ ਸਰੂਪ ਅਜੇ ਸਮੇਂ ਨਹੀਂ ਲੰਗੌਟੜਾ। ਕੋਈ ਕਰੇ ਛੱਡਿਆ ਸੂ, ਧੰਦਾ ਜਾਲ ਟੱਬਰਾਂ ਦਾ, ਖੂਬ ਕੰਮ ਕੀਤਾ ਸਿਰੋਂ, ਲਾਹਿਆ ਸੂ ਭਰੌਟੜਾ। ਚੈਚਲ ਚਪਲ ਰਾਂਝਾ, ਜੋਗੀ ਭਗਵਾਨ ਸਿੰਘਾ, ਕੱਛ ਵਿਚ ਝੌਲੀ ਹੱਥ, ਸੌਂਹਦਾ ਨਹੀਂ ਸੌਟੜਾ।

# ੨. ਵਰਣਿਕ ਸਵੱਯਾ

੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੨+੧੧=੨੩ ਅੱਖਰ, ਜਾਂ ੧੨+੧੨=੨੪ ਅੱਖਰ;

ਵਰਣਿਕ ਸਵੱਯਾ ਉਹ ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੩ ਜਾਂ ੨੪ ਅੱਖਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਰੱਤੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੨ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ੧੧ ਜਾਂ ੧੨ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ :—

- (੧) ੪ ਤੂਕਾਂ, ੧੨-੧੨ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ, ੨੪ ਅੱਖਰ ।
- ੧ ਮੁਖ ਤੇ ਟੀਕਾ ਸਹਿਤ ਉਚਾਰਤ, ਰਾਮ ਰਿਦੇ ਨਹਿ ਪੂਰਨ ਸਹਿਤ। ਕਰ ਉਪਦੇਸ਼ ਸੁਨਾਵੇਂ ਲੱਗਨ, ਕਛੂ ਲੱਗਨ ਕਮਾਵੇਂ ਆਪਨ ਕਹਿਤ।

(ਗੁਰਬਿਲਾਸ, ਪਾ. ੬)

ਬਹਿਣਾ ਉਸ ਕੱਲ ਲਖੇ ਗੁਣ ਨੂੰ, ਗੁਣ ਨੂੰ ਨ ਲਖੇ ਤਦ ਕੀ ਬਹਿਣਾ ? ਕਹਿਣਾ ਉਸ ਨੂੰ ਜੁ ਕਰੇ ਕਹਿਣਾ, ਕਹਿਣਾ ਨ ਕਰੇ ਤਦ ਕੀ ਕਹਿਣਾ ? ਰਹਿਣਾ ਉਸ ਥਾਂ ਹਿਤ ਹੋਇ ਜਹਾਂ, ਹਿਤ ਹੋਇ ਨਹੀਂ ਤਦ ਕੀ ਕਹਿਣਾ । ਲਹਿਣਾ ਲਿਖਿਆ ਮਿਲ ਜਾਏ ਸਦਾ, ਜਿ ਨਹੀਂ ਲਿਖਿਆ ਤਦ ਕੀ ਲਹਿਣਾ ।

- (੨) ੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੨-੧੧ ਤੋਂ ਬਿਸਰਾਮ, ੨੩ ਅੱਖਰ ।
- ਦਾਨਵ ਦੇਵ ਫਿਨੰਦ ਨਿਸਾਚਰ,
   ਭੂਤ ਭਵਿਖ ਭਵਾਨ ਜਪੈਂਗੇ।
   ਜੀਵ ਜਿਤੇ ਜਲ ਮੈਂ ਥਲ ਮੈਂ,
   ਪਲ ਹੀ ਪਲ ਮੈਂ ਸਭ ਥਾਪ ਥਪੈਂਗੇ।
   ਪੁੰਨ ਪ੍ਰਤਾਪਨ ਬਾਢਤ ਜੈ ਧੁਨਿ.
   ਪਾਪਨ ਕੇ ਬਹੁ ਪੁੰਜ ਖਪੈਂਗੇ।
   ਸਾਧ ਸਮੂਹ ਪ੍ਰਸੰਨ ਫਿਰੈਂ ਜਗ,
   ਸੜ੍ਹ ਸਭੈ ਅਵਲੱਕ ਚਪੈਂਗੇ।

(ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ੧੦)

ਪ੍ਰੀਤਮ ਰੁਸ ਕੇ ਜਦ ਹੋਏ ਵਿਦਾ.
 ਵਜਾ ਤੀਰ ਸੀਨੇ ਦੇ ਵਿਚ ਮੇਰੇ।
 ਗਏ ਭੁੱਲ ਜਿਹਾਨ ਦੇ ਸੁਖ ਸਭੇ.
 ਬੌਰੀ ਹੋਈ ਤਕਦੀ ਰਾਹ ਤੇਰੇ।.

#### ੩. ਕੋਰੜਾ

੪ ਜਾਂ ਵਧ ਤੁਕਾਂ. ੬+੭=੧੩ਂ ਅੱਖਰ

ਕੋਰੜਾ ਇਕ ਵਰਣਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਜਾਂ ਵਧੀਕ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੧੩ ਜਾਂ ੧੪ ਅੱਖਰ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬੀੜੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲਾਂ ਬਿਸਰਾਮ ਛਿਆਂ ਜਾਂ ਸੱਤਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੇ ਸੱਤਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਹੈ।

#### ਉਦਾਹਰਣਾਂ ;—

- (ੳ) ੪ ਤੁਕਾਂ. ੬+੭ ਤੇ ਵਿਸਰਾਮ; ੧੩ ਅੱਖਰ ਕਦੇ ਵੀ ਨਾ ਵੱਸ, ਪੈਣਾ ਸ਼ਾਹੂਕਾਰ ਦੇ। ਲੱਡੂ ਪੇੜੇ ਖਾਣੇ, ਮੂਲ ਨ ਹੁਦਾਰ ਦੇ। ਵਾਦੀ ਨ ਹੁਦਾਰ, ਵਾਲੀ ਤੁਸਾਂ ਧਾਰਨੀ। ਲੱਖ ਦੀ ਜੇ ਗੱਲ, ਕਦੇ ਨ ਵਿਸਾਰਨੀ।
- (ਅ) ੮ ਤੁਕਾਂ. ੬ + ੭ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ, ੧੩ ਅੱਖਰ । ਤੂੰਬੇ ਨਾਲ ਭਾਂਤ ਭਾਂਤ ਬੋਲ ਬੋਲੀਆਂ । ਹਾੜ ਵਿਚ ਜੱਟਾਂ ਨੇ, ਮਨਾਈਆਂ ਹੋਲੀਆਂ ।

ਛਿੰਞ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਹੋਈ ਢੱਲ ਵੱਜਦੇ। ਕੱਸੇ ਨੇ ਲੰਗੋਟ ਆਏ ਸ਼ੇਰ ਗੱਜਦੇ। ਲਿਸ਼ਕਦੇ ਪਿੰਡੇ, ਗੁੰਨੇ ਹੋਏ ਤੇਲ ਦੇ। ਮਾਰਦੇ ਨੇ ਛਾਲਾਂ, ਦੂਲੇ ਡੰਡ ਪੇਲਦੇ। ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਨਰੈਣਾ, ਪਹਿਲੇ ਹਥੇ ਢਾ ਗਿਆ। ਮਾਰਦਾ ਦਮਾਮੇ ਜੱਟ ਮੇਲੇ ਆ ਗਿਆ।

(ੲ) ੪ ਤੁਕਾਂ, ੭+੭ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ, ੧੪ ਅੱਖਰ। ਭੁੱਲ ਕੇ ਵੀ ਤੁਰੋ, ਨ, ਬੰਦੇ ਖੋਟੇ ਨਾਲ ਜੀ। ਫੜੋਂ ਨਹੀਂ ਬੁਰਾਈ, ਵਾਲੀ ਕੋਟੀ ਚਾਲ ਜੀ। ਬੁਰਾ ਕਦੇ ਕਿਸੇ ਦਾ, ਨਹੀਂ ਤੁਸਾਂ ਕਰਨਾ। ਨੇਕੀ ਵਾਲੀ ਕਾਰ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਕਦੇ ਡਰਨਾ।

#### (ਅ) ਮਾਤਰਿਕ ਛੌਦ

ਜਿਹਾ ਕਿ ਅਗੇ ਦਸਿਆ ਜਾ ਚੁਕਿਆ ਹੈ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਦੇ ਤੋਲ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਮਾਤਰਾ ਅਨੁਸਾਰ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਅਜਿਹੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਮੁਕਤਾ, ਸਿਹਾਰੀ ਤੇ ਔਂਕੜ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਇਕ ਇਕ ਮਾਤਰਾ ਗਿਣੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਬਾਕੀ ਦੀਆਂ ਲਗਾਂ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀਆਂ ਦੋ ਦੋ ਮਾਤਰਾਂ ਗਿਣਦੀਆਂ ਹਨ।

8 ਤੁਕਾਂ [੧] ੮ + ੭ = ੧੫ ਮਾਤਰਾਂ [੨] ੮+੮=੧੬ ਮਾਤਰਾਂ

## ਲਈਮ ਸੀ ਨਰ ਕਿੰਨੂ ਵਿੱਖ ਰਿਸ਼**੧. ਚੌਪਈ**ਤਸ ਖਾ ਵਸ ਸੂਚੀ ਬਰੂਚਵਾਰਵਿਗ੍ਰਤੂਰ

is asies builtop nerel

ਚੌਪਈ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੧੫ ਜਾਂ ੧੬ ਮਾਤਰਾਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਰੱਖੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੮ ਮਾਤਰਾ ਉਪਰ ਅਜੇ ਦੂਜਾ ਬਿਸਰਾਮ ਅਰਾਲੀਆਂ ੭ ਜਾਂ ੮ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਜਿਵੇਂ :—

> ੧੬ ਮਾਤਰਾਂ, ੮ 🕂 ੮ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਜਦ ਤੋਂ ਵੀਰਾ, ਦੂਰ ਗਿਆ ਏ । ਦਿਲ ਮੇਰਾ ਕਰ, ਚੂਰ ਗਿਆ ਏ । ਹੇ ਵੀਰਾ ਹੁਣ, ਮੁੱਖ ਵਿਖਾ ਜਾ। ਼ਹਿਰਦੇ ਅੰਦਰ, ਨੰਢਾਂ ਪਾ ਜਾ। 🛨 । 📨 🗷 (м)

(੨) ੧੫ ਮਾਤਰਾਂ ੭+੮ ਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਵੀਰਾ ਮੇਰਾ, ਬੜਾ ਦਲੇਰ।

ਹੁਦੀਆਂ ਹਨ, ਹਰਤ

ਮਾਰ ਪਲਾਕੀ, ਚੜ੍ਹਦਾ ਸ਼ੇਰ। ਦਬਕਾ ਜੇ ਕਰ, ਦੇਵੇਂ ਮਾਰ। ਨੱਸਣ ਵੈਰੀ ਸਾਗਰ ਪਾਰ।

## ੨. ਦੋਹਿਰਾ (ਦੋਹਰਾ)

ਦੋਂ ਤੁਕਾਂ, ੧੩ +੧੧=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ

ਦੌਹਿਰਾ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਦੋ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀ ਮਾਂ ਹਨ, ਹਰ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੌੜੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੩ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੧ ਉੱਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ, ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਲਘੂ ਦਾ ਜੁਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਮਿਹਨਤ ਕਰ ਕੇ ਧਨ ਕਮਾ, ਰੱਬ ਨਾ ਮਨੋ ਵਿਸਾਰ । ਸਭਸ ਦਾ ਤੂੰ ਭਲਾ ਕਰੀ, ਬੇੜਾ ਹੋਸੀ ਪਾਰ ।

#### ਭਿਰਗ ਤੋਂ ਤਿੰਮਿਆਰ ਇਕ ਆਂਤ ੩. ਸੰਰਠਾਂਤ

ਦੌ ਤੁਕਾਂ, ੧੧ + ੧੩=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ

ਸੌਰਠਾ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਦੋ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੌੜੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲਾਂ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾਂ ਅਗਲੀਆਂ ੧੩ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੋਵੇ, ਅਤੇ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਵਿਚਕਾਰ ਜਾਂ ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਹੋਵੇ, ਅਰਥਾਤ ਪਹਿਲੇ ਤੇ ਤੀਜੇ ਤੁਕਾਂਤ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦੇ ਹੋਣ ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਤੇ ਚੌਥੇ ਦੇ ਬੇਮੇਲ ਹੋਣ।

ਇਕ ਛੰਦ ਦੋਹਰੇ ਦੇ ਪਿਛਲੇ ਤੁਕਾਂਗ ਨੂੰ ਪਹਿਲਾਂ, ਲਿਖਣ ਨਾਲ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸੌਰਠੇ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਤੇ ਤੀਜੇ ,ਤੁਕਾਂਗ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ ਹੱਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਇਸ ਦੇ ਦੂਜੇ ਤੇ ਚੌਥੇ ਤੁਕਾਂਗ ਤੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅੱਖਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ।

ਉਪਰਲੇ ਦੌਹਿਰੇ ਤੋਂ ਸੌਰਠਾ ਇਉਂ ਬਣੇਗਾ :

ਰੱਬ ਨ ਮਨੋਂ ਵਿਸਾਰ ਮਿਹਨਤ ਕਰਕੇ ਧਨ ਕਮਾ। ਬੇੜਾ ਹੋਸੀ ਪਾਰ, ਸਭਸ ਦਾ ਤੂੰ ਭਲਾ ਕਰੀ।

#### । ਜ਼ਿਸ਼ਵ ਰਸ਼ੀਦ 80 ਰਲਾ ਰਸ਼ਾਹ ਵਾਸ਼ਸ ਵਸ

8 ਤੁਕਾਂ ੧੧ 🕂 ੧੩=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ 💆 💯 💯

ਰੌਲਾ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੁੜੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ

94

ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਮਾਤਰਾ ਉਤੇ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੩ ਉਪਰ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਪਹਿਲੇ ਬਿਸ਼ਰਾਮ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਤੁਕਾਂਤ ਚੌਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ. ਪਹਿਲੀ ਦਾ ਦੂਜੀ ਨਾਲ ਤੇ ਤੀਜੀ ਦਾ ਚੌਥੀ ਨਾਲ।

> ਬੁਰੇ ਅਸਾਡੇ ਹਾਲ, ਨਹੀਂ ਹੁਣ ਜੀਵਨ ਭਾਂਦਾ। ਭਾਂਬੜ ਗ਼ਮ ਦਾ ਉੱਠ, ਸਦਾ ਹੈ ਲਹੂ ਸੁਕਾਂਦਾ। ਆ ਜਾ ਮੇਰੇ ਲਾਲ, ਬਚਾ ਲੈ ਬਿਰਹੋਂ। ਮਾਰੀ। ਲੱਥਣ ਸਭੇ ਦੁੱਖ, ਵਿੱਸਰੇ ਬਿਪਤਾ ਸਾਰੀ।

## ਪ. ਕੁੰਡਲੀਆਂ

(ਦੋਹਰਾ + ਰੋਲਾ)

ਕੁੰਡਲੀਆਂ ਛੰਦ ਦੌਹਿਰੇ ਰੱਲੇ ਦੇ ਖਾਸ ਢੰਗ ਦੇ ਮੇਲ ਤੋਂ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੀਆਂ ਛੇ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ—ਪਹਿਲੀਆਂ ਦੌਹਿਰੇ ਦੀਆਂ ਅਤੇ ਮਗਰਲੀਆਂ ਚਾਰ ਰੱਲੇ ਦੀਆਂ ਇਸ ਮੇਲ ਦਾ ਖਾਸ ਢੰਗ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਦੌਹਿਰੇ ਦਾ ਅਖੀਰਲਾ ਤੁਕਾਂਗ ਰੱਲੇ ਦੇ ਮੁੱਢ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਦੌਹਿਰੇ ਦਾ ਮੁਢਲਾ ਸ਼ਬਦ ਰੱਲੇ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ।

ਜਾਂ ਇਉ ਕਹਿ ਲਵੇਂ ਕਿ ਕੁੰਡਲੀਏ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਛੇ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ : ਪਹਿਲੀਆਂ ਦੌਹ ਵਿਚ ੧੩-੧੧ ਉਪਰ ਅਤੇ ਮਗਰਲੀਆਂ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ੧੫-੧੨ ਉਤੇ । ਮਗਰਲੀਆਂ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹਰੇਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਇਕ ਲਘੂ ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਨਾਲ ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਦਾ ਅਖੀਰਲਾ ਤੁਕਾਂਗ ਤੀਜੀ ਤੁਕ ਦੇ ਮੁਢ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪਹਿਲੀ ਤੂਕ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਸ਼ਬਦ ਛੇਵੀਂ (ਅਖੀਰਲੀ) ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣ:

ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਗਵਾਇ ਕੇ, ਲੱਭਾ ਸੈਂ ਤੂੰ ਲਾਲ।
ਦੇ ਵਿਛੌੜਾ ਨੱਸ ਗਿਓਂ, ਬੁਰੌ ਅਸਾਡੇ ਹਾਲ।
ਬੁਰੇ ਅਸਾਡੇ ਹਾਲ, ਨਹੀਂ ਹੁਣ ਜੀਵਨ ਭਾਂਦਾ।
ਭਾਂਬੜ ਗ਼ਮ ਦਾ ਉੱਠ, ਸਦਾ ਹੈ ਲਹੂ ਸੁਕਾਂਦਾ।
ਅਾ ਜਾ ਮੇਰੇ ਲਾਲ, ਬਚਾ ਲੈ ਬਿਰਹੋਂ ਮਾਰੀ।
ਲੱਥਣ ਸਭੈਂ ਦੁਖ, ਵਿੱਸਰੇ ਬਿਪਤਾ ਸਾਰੀ।

ਨੱਟ—ਇਕ ਕੁੰਡਲੀਆਂ ਚੇਤੇ ਕਰ ਲੈਣ ਨਾਲ ਦੋਹਿਰੇ, ਰੌਲੇ ਤੇ ਸੌਰਠੇ ਦੀ ਉਦਾਹਰਣ ਆਪੇ ਹੀ ਚੇਤੇ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਦੋਹਿਰੇ ਤੇ ਰੌਲਾ ਤਾਂ ਕੁੰਡਲੀਏ ਦੇ ਪਰਤੱਖ ਅੰਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਦੋਹਿਰੇ ਨੂੰ ਉਲਟਾ ਕੇ ਸੌਰਠਾ ਬਣ ਸਕਦਾ ਹੈ।

### ਭਿਭਾਵ ਜ਼ਿਲ੍ਹਿ ਦੇ ਲਾ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਵਿੱਚ ਸਿਰਖਂਡੀ ਪ੍ਰਤੂਸ਼ੀ ਕਾਰ

ਸਿਰਖੰਡੀ ਛੰਦ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ, ਪਰ੍ ਇਸ ਵਿਚ ਤੋਲ ਗਤਿ ਜਾਂ ਪ੍ਰਵਾਹ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਇਸ ਗਲੇ ਇਹ ਸੈਲਾਨੀ ਛੰਦ (Blank verse) ਨਾਲੋਂ ਵੱਖਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਸੈਲਾਨੀ ਛੰਦ ਵਿਚ ਤੁਕਾਂਤ ਵੀ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਤੇ ਵਜ਼ਨ ਤੇ ਪ੍ਰਵਾਹ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਸਿਰਖੰਡੀ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਤੇ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ ਪਰ ਇਸਦਾ ਤੋਲ ਤੇ ਪ੍ਰਵਾਹ ਜ਼ਰੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਛੌਂ ਦ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਉਤੇ ਤੁਕਾਂਗ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਅਰਥਾਤ ਹਰੇਕ ਤੂਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਤੁਕਾਂਤ ਦਾ ਆਪੋ ਵਿਚ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

> ਸਿਰਖੈਂਡ ਛੈਂਦ ਦੇ ਕਈ ਰੂਪ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਚਹੁੰ ਸੰਬੰਧੀ ਹੇਠਾਂ ਦਸਦੇ ਹਾਂ। ਪਹਿਲਾ ਰੂਪ (੧੨+੯=੨੧ ਮਾਤਰਾਂ)

ਇਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਜਾਂ ਚਹੁੰ ਤੋਂ ਵੱਧ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੧ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੨ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ੯ ਉਪਰ (ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ), ਦੋਹਾਂ ਬਿਸਰਾਮਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਖਰ ਜਿਵੇਂ—

(9)

ਜੁੱਟੇ ਵੀਰ ਜੁਝਾਰੇ, ਧੱਗਾਂ ਵੱਜੀਆਂ। ਬੱਜੇ ਨਾਦ ਕਰਾਰੇ ਦਲਾਂ ਮੁਸ਼ਾਹਦਾਂ। ਲੁੱਝੇ ਕਾਰਣਆਰੇ, ਸੰਘਰ ਸੂਰਮੇ। ਵੁੱਠੇ ਜਾਨ ਡਰਾਰੇ, ਘਨਿਅਰ ਕੈਂਬਰੀਂ।

(ਰਾਮ ਅਵਤਾਰ

(2)

ਬਾਣੇ ਅੰਗ ਭੁਜੰਗੀ, ਸਾਵਲ ਸੋਹਣੇ। ਤੇ ਸੈ ਹੱਥ ਉਤੰਗੀ, ਖੰਡਾ ਧੂਹਿਆ।—

ਕਲਕੀ ਅਵਤਾਰ)

ਛੋ ਰਮਾਉ 'ਰਵਾਮ ਜਾ ਮਾਰਜ਼ਗੇ ਕਰਗੇ। (3) ਜਾ। ਭਰ ਰਾ

ਚੌਟ ਪਈ ਪਰਚਾਮੀ, ਦਲਾਂ ਮੁਕਾਬਲਾ। ਘੇਰ ਲਈ ਵਰਿਆਮੀ, ਦੁਰਗਾ ਆਇ ਕੇ। ਰਾਕਸ ਵਡੇ ਅਲਾਮੀ, ਭੱਜ ਨ ਜਾਣਦੇ। ਅੰਤਿ ਹੋਇ ਸੁਰਗਾਮੀ, ਮਾਰੇ ਦੇਵਤਾ।

(ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ)

29

ਦੇਂਤੀ ਡੰਡ ਉਭਾਰੀ, ਨੇਰੇ ਆਇ ਕੇ।
ਸਿੰਘ ਕਰੀ ਅਸਵਾਰੀ, ਦੁਰਗਾ ਸ਼ੌਰ ਸੁਣ।
ਖੱਬੇ ਦਸਤ ਉਭਾਰੀ, ਗਦਾ ਫਰਾਇ ਕੇ।
ਸੈਨਾ ਸਭ ਸੰਘਾਰੀ, ਸ੍ਣਵਤ ਬੀਜ ਦੀ।
ਜਣ ਮਦ ਖਾਇ ਮਦਾਰੀ, ਘੁੰਮਣ ਸੂਰਮੇ।
ਅਗਣਤ ਪਾਉਂ ਪਸਾਰੀ, ਕੁਲੇ ਅਹਾੜ ਵਿਚ।
ਜਾਪੇ ਖੇਡ ਖਡਾਰੀ, ਸੁੱਤੇ ਫਾਗ ਨੂੰ।

(ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ)

## ਦੂਜਾ ਰੂਪ (੧੪+੯=੨੩ ਮਾਤਰਾਂ)

ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੩ ਮਾਤਰਾਂ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੪ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ੯ ਉਪਰ (ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਤੇ), ਤੁਕ ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ (ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਉਤੇ) ਦੋ ਗੁਰੂ। ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤ ਬੇਮੇਲ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

(9)

ਧੱਗਾਂ ਸੂਲ ਬਜਾਈਆਂ, ਦਲਾਂ ਮੁਕਾਬਲਾ। ਧੂਹ ਮਿਆਨੋਂ ਲਈਆਂ. ਜ੍ਵਾਨੀ ,ਸੂਰਸ਼ੀ।...

(ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ)

(2)

ਸ੍ਰਣਵਤ ਬੀਜ ਵਧਾਈਆਂ, ਅਗਣਤ ਸੂਰਤਾਂ। ਦੁਰਗਾ ਸੌਹੇ ਆਈਆਂ, ਰੌਣ ਬਢਾਇ ਕੇ। ਸਭਨੀ ਆਣ ਵਗਾਈਆਂ, ਤੇਗਾਂ ਧੂਹ ਕੇ। ਦੁਰਗਾ ਸਭੇ ਬਚਾਈਆਂ, ਢਾਲ ਸੰਭਾਲ ਕੇ। ਦੇਵੀ ਆਪ ਚਲਾਈਆਂ, ਤਕ ਤਕ ਦਾਨਵੀਂ।

(ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ)

## ਤੀਜਾ ਰੂਪ (੧੧ਂ+੧੦=੨੧ ਮਾਤਰਾਂ)

ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੧ ਮਾਤਰਾਂ. ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ੧੦ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ, ਪਹਿਲੇ ਤੁਕਾਂਗ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਲਘੂ ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ; ਤੁਕਾਂਤ ਬੇਮੇਲ ।

ਆ ਮਿਲ ਸਾਡੇ ਯਾਰ, ਚਿਰਾਂ ਦੇ ਵਿੱਛੜੇ। ਦਿਲਾਂ ਦੀ ਇਹ ਪੁਕਾਰ. ਸੁਣ ਲੈ ਸੋਹਣਿਆਂ।

ਮਿਲ ਕੇ ਛਾਤੀ ਠਾਰ, ਪਾ ਕੇ ਜੱਫੀਆਂ। ਦਿਲ ਦਾ ਬਣ ਸਰਦਾਰ, ਹਕੂਮਤ ਕਰ ਸਦਾ। ਰਾ ਸੂਰ ਚੌਥਾ ਰੂਪ (੧੧ + ੯≒੨੦ ਮਾਤਰਾਂ)

ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੦ ਮਾਤਰਾਂ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀ ੯ ਮਾਤਰਾਂ ਉਤੇ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰ ਵਿਚ; ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਲਘੂ : ਤੁਕਾਂਦੇ ਸਭੇ ਬੇਮੇਲ; ਭਾਵੇਵ ਜ਼ਿਲ ਵਿਚ ਜ਼ਿਲ ਵਿਚ ਲਗਭਗਰਨ ਵਿਚ ਹਵ

ਦਾੜ੍ਹੀ ਚਿੱਟੀ ਦੁੱਧ, ਚਿਹਰਾ ਚਮਕਦਾ। ਿੱਡ ਓ ਨੈਣ ਖੁਮਾਰੀ ਮਸਤ, ਸੂਰਤ ਰੱਬ ਦੀ। ਸੀਨੇ ਪੈਂਦੀ ਠੰਢ ਉਸ ਦੇ ਦਰਸ ਤੋਂ। ਹਿਰਦੇ ਜਾਵੇ ਵੱਸ, ਰੱਬੀ ਮੇਲ ਹੈ।

#### **੨**. ਬੈ<del>ਂ</del>ਤ

ਬੈਂਤ ਅਸਲ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਛੰਦ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਅਰਬੀ ਤੇ ਫ਼ਾਰਸੀ ਦੇ ਛੈਦ ਦੇ ਨਮੂਨੇ ਤੇ ਘੜ ਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਤੌਰਿਆ ਗਿਆ ਹੈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਬੋਲੀਆਂ ਵਿਚ ਦੌਂਹ ਅਜਿਹੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਛੰਦ ਨੂੰ ਬੈਂਤ ਆਖਦੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੋਵੇ। ਬੈਂਤਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਸੀ ਰੱਖਿਆ ਜਾਂਦਾ, ਕੇਵਲ ਤੁਕਾਂਤ ਦੇ ਮੇਲ ਵਾਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਜੋੜੇ ਬਣਾਉਣ ਦਾ ਖਿਆਲ ਹੁੰਦਾ ਸੀ।

ਦੋਂ ਹ ਦੋਂ ਹ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਬੈਂਤ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਚੱਖੇ ਚਿਰ ਤੋਂ ਪਰਚਲਤ ਹੋਏ ਮਿਲਦੇ ਹਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੀ ਦੇ ਨਾਂ ਤੇ 'ਨਸੀਹਤ ਨਾਮਾ' ਨਾਂ ਦੀ ਜਿਹੜੀ ਰਚਨਾ ਪਰਸਿਧ ਹੈ, ਉਹ ਸਾਰੀ ਦੌਂਹ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਬੈਂਤਾਂ ਵਿਚ ਹੀ ਹੈ । ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਇਕ ਸਾਰ ਨਹੀਂ । ਆਮ ਕਰਕੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੧੯ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ, ੧੦─੯ ਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ ਜਾਂ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ।

(CALDED TE

ੲਡਿ ਫ਼ੀ ਊਦਾਹਰਣ : ਲਾਮਸਾ ਮਸਲ ਜਾਮ ਲਾਜ਼ ਤਲਤਮ 📨 ਿਕਚੈ ਨੇਕਨਾਮੀ, ਜੋ ਦੇਵੈ ਖੁਦਾ। ਿਲ ਜੋ ਦੀਜੈ ਜ਼ਿਮੀ ਪਰ, ਸੋ ਹੋਸੀ ਫਨਾ।...੧੦—੯ ਕੀਜੈ ਤਵੱਜਿਆ, ਨਾ ਕੀਜੈ ਗੁਮਾਨ । ਨਾ ਰਹਿਸੀ ਇਹ ਦੁਨੀਆਂ, ਨ ਰਹਿਸੀ ਦਿਵਾਨ । ੧੦—੯ ਪੁਰਾਤਨ ਲੱਕ-ਗੀਤਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਚਿਰਾਂ ਤੋਂ ਬੈਂਤ ਪਰਚਲਤ ਹਨ. ਜਿਵੇਂ :--ਕੁਕੜੀ ਉਹ ਲੈਣੀ, ਜਿਹੜੀ ਕੁੜ ਕੁੜ ਕਰਦੀ ਆ। ੧੦—੧੪ ਸਹੂਰੇ ਨਹੀਂ ਵੱਸਣਾ ਸੱਸ ਬੂੜ ਬੂੜ ਕਰਦੀ ਆ। ੧੨—੧੩

ਕਕੜੀ ਉਹ ਲੈਣੀ. ਜਿਹੜੀ ਆਂਡੇ ਦੇ'ਦੀ ਆ। ੧੦—੧੪ ਸਹੁਰੇ ਨਹੀਂ ਵੱਸਣਾ. ਸੱਸ ਤਾਹਨੇ ਦੇ'ਦੀ ਆ। ੧੨—੧੪ ਫਿਰ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਬੈਂਤ ਲਿਖਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੇ

ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵਿਆਂ ਨੇ।

ਜਿਉਂ ਜਿਉਂ ਸਮਾਂ ਲੰਘਦਾ ਗਿਆ, ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀ ਬੈਂਤ ਦਾ ਰੂਪ ਬਦਲਦੇ ਗਏ ਅਤੇ ਨਵੇਂ ਨਵੇਂ ਤੱਲ ਵਾਲੇ ਬੈਂਤ ਰਚਦੇ ਰਹੇ। ਇਨ੍ਹਾਂ 'ਨਵੀਨ ਬੈਂਤਾਂ' ਦਾ ਆਰੰਭ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀ ਹਾਫ਼ਜ਼ ਬਰਖੁਰਦਾਰ ਨੇ ਕੀਤਾ। ਉਸ 'ਨੇ ਚਹੁੰ ਤੇ ਅੱਠਾਂ ਅੱਠਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਬੈਂਤ ਲਿਖੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬—੧੨ ਉਪਰ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਕੂੜੀ ਗੱਲੀ ਕੁਝ ਨ ਵੱਸੇ, ਬਖਸ਼ ਕਦਾਈ ਭੋਰਾ। ਅਮਲਾਂ ਬਾਝੋਂ ਚੋਈ ਨਾਹੀਂ, ਨਾ ਕਰ ਵੇਖੀ ਜ਼ੋਰਾ।

(96-92)

ਪਰ ਬਹੁਤੀ ਵੇਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬੈਂ'ਤਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਬਹੁਤ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਰਖਿਆ ਗਿਆ, ਜਿਵੇਂ—

ਉਹਦੀਆਂ ਸੁਰਖ ਲਬਾਂ ਦੰਦ ਉਜਲੇ, ਜਿਉਂ ਮੌਤੀ ਲਾਲ ਭਖੌਨ।(੧੯—੧੩) ਜਾਂ ਗੱਲ ਕਰੇਂਦੀ ਹੱਸ ਕੇ, ਮੁਖਹੁ ਫੁਲ ਝੜੰਨ।(੧੫—੧੦)

ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਤ੍ਰਿਖੇ ਨੌਣ ਕਟਾਰੀਆਂ, ਦੁੱਸਰ ਘਾ ਕਰੰਨ। (੨੦—੧੦)

ਜਿਉਂ ਤੇਲੀ ਸੂਰਜ ਸਾਮ੍ਹਣੇ, ਲਾਟਾਂ ਨੈਣ ਮਚੰਨ। (੧੫—੧੫)

ਇਸ ਤੋਂ ਮਗਰੋਂ ਹੋਰ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਵੀ ਨਵੀਨ ਬੈਂਤ ਰਚੇ, ਜਿਹਾ ਕਿ ਅਹਿਮਦ ਯਾਰ, ਮੁਕਬਲ, ਵਾਰਸ ਸ਼ਾਹ, ਹਾਸ਼ਮ, ਇਮਾਮ ਬਖਸ਼ ਆਦਿ ਨੇ। ਇਹ ਬੈਂਤ ਦੌਂਹ ਦੌਂਹ, ਚਹੁੰ ਚਹੁੰ, ਅੱਠਾਂ ਅੱਠਾਂ ਅਤੇ ਵਧੀਕ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵੀ ਇਕਸਾਰ ਨਹੀਂ।

ਅਹਿਮਦ ਯਾਰ ਤੇ ਹਾਸ਼ਮ ਆਦਿ ਨੇ ਚੌਖੇ ਬੈਂਤ ੧੬+੧੨ ਅਰਥਾਤ ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਰਚੇ, ਜਿਵੇਂ :—

ਅਹਿਮਦਯਾਰ : ਬਰੂਲ ਬਰੀ ਨੂੰ ਕਰੀ ਕਿ ਕਈ ਬ੍ਰਿਕਿਟ ਨਵਾਜ਼ਿਸ਼

ਬਣ ਹੀ ਵੇਖਾਂ ਜਾਂ ਗਿਆ ਅਗੇਰੇ, ਪਰਬਤ ਹਰਿਆ ਭਰਿਆ।

DIR WEST FEET

Ele Great E 3

ਚਾਂਦੀ ਦੇ ਪਾਣੀ ਜਿਉਂ ਚਮਕੇ, ਦੌਂਹ ਦੁਆਲੇ ਦਰਿਆ। he entrine that fift of ਪਰਬਤ ਉਤੇ ਸਬਜ਼ੀ ਗੂਹੜੀ, ਜਾਲਕ ਨੇ ਜਾਲ ਪੱਥਰ ਰੰਗ ਸਿਆਹੀ। ਭਾਰਤ ਸ਼ਿਸ਼ਤ ਤੋਂ ਭਾਰਤ ਕਰਤਾਮ ਸ਼ੁਸ਼ ਕੁ ਮਾਨੂੰ ਨੂੰ ਵੇਖਦਿਆਂ ਦਿਲ ਤਾਜ਼ਾ ਹੋਵੇ, ਕੁਸ਼ਕਤਨ ਨੂੰ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਵਿੱਸੇ ਨੂਰ ਇਲਾਹੀ। ਸਾਲੀ ਵਿੱਸੇ ਨੂਰ ਇਲਾਹੀ।

ਕਰੀ ਉੱਤ ਵਾੱਚ <u>ਦ</u>

ਮਰਸਾਂ ਮੂਲ ਨ ਮੁੜਸਾਂ ਰਾਹੌਂ. ਜਾਨ ਤਲੀ ਪੂਰ ਧਰਸਾਂ। ਼\_\_\_\_\_ ਜਦ ਤਕ ਜਾਨ ਰਹੇ ਵਿਚ ਤਨ ਦੇ, ਮਰਨੋਂ ਮੂਲ ਨਾ ਡਰਸਾਂ। ਜੇ ਰੱਬ ਕੂਕ ਸੱਸੀ ਦੀ ਸੁਣਸੀ, ਜਾਂ ਮਿਲਾਂ ਉਸ ਫ਼ੜਸਾਂ। ਹਾਸ਼ਮ ਨਹੀਂ ਖਰੀਦਣ ਹੋ ਕੇ, ਥਲ ਮਾਰੂ ਵਿਚ ਮਰਸਾਂ।

ਕਈ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਦਵੱਧੇ ਛੰਦ ਲਿਖੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਦੌਂਹ ਦੌਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਮੇਲ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬—੧੨ ਉਪਰ ਹੈ । ਉਹ ਕਵੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਵੱਯਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਬੈਂਤ ਹੀ ਆਖਦੇ ਹਨ; ਜਿਵੇਂ—

ਆਸ਼ਕ ਆਜਜ਼ ਦਾ ਕੀ ਮਾਰਨ, ਮਾਸ਼ੂਕਾਂ ਦੇ ਭਾਣੇ। ਇਕਸ ਝਿੜਕ ਦਿਤਿਆਂ ਮਰ ਜਾਵਨ, ਦਰਦੀ ਦਰਦ ਰਵਾਣੇ। ਜੇ ਮਾਸ਼ੂਕ ਜ਼ਰਾ ਹੁਣ ਹੱਸ ਕੇ, ਕਰੇ ਕਲਾਮ ਜ਼ਬਾਨੀ । ਜਾਣਾਂ ਆਸ਼ਕ ਮੌਏ ਹੋਏ ਨੂੰ, ਮੁੜ ਹੋਵੇ ਜ਼ਿੰਦਗਾਨੀ।

(ਬੰਬੀਹਾ ਬੱਲ)

ਵਾਰਸ ਸ਼ਾਹ, ਫ਼ਜ਼ਲ ਸ਼ਾਹ, ਮੁਕਬਲ ਆਦਿ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਵੀ ਬੈਂਤ ਚੌਖੇ ਲਿਖੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਇਕਸਾਰ ਨਹੀਂ। ਚਹੁੰ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਬੈਂਤ ਵੀ ਹਨ ਅਤੇ ਸੌ ਸੌ, ਡੇਢ ਸੌ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਵੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ੩੮ ਤੋਂ ੪੨ ਤੀਕ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਵਿਚ ਜਿਹੇ ਹੈ। ਪਰ ਬਹੁਤਾ ਪ੍ਰਚਲਤ ਤੌਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੪੦ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ੨੦—੨੦ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਹੈ। ਅੱਜ ਕੱਲ੍ਹ ਇਹ ੨੦ +੨੦=੪੦ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲਾ ਬੇਂਤ ਹੀ ਪਰਚਲਤ ਹੈ। ਪਰ ਇਕ ਦੋ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਵਾਧੇ ਘਾਟੇ ਨੂੰ ਕੱਈ ਦੱਸ਼ ਨਹੀਂ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ, ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਕੁਝ ਤੁਕਾਂ ੩੯ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ੪੧ ਜਾਂ ੪੨ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ ਵੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਬਿਸਰਾਮ ਭੀ ਮਾਤਰ ਭਰ ਇਧਰ ਉਧਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ੧੯ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ।

#### ਵਾਰਸ ਸ਼ਾਹ :---

੧. ਲੱਖ ਵੈਦਗੀ ਵੈਦ ਲਗਾਇ ਥੱਕੇ,

ਧੁਰੋਂ ਨਾ ਟੁੱਟਦੀ ਕਿਸੇ ਨਾ ਜੋੜਨੀ ਵੇ । ੧੯—੨੦ ਜਿੱਥੇ ਕਲਮ ਤਕਦੀਰ ਦੀ ਵਗ ਚੁੱਕੀ,

ਕਿਸੇ ਵੈਦਗੀ ਨਾਲ ਨਾ ਮੌੜਨੀ ਵੇ। ੨੦—੨੦

ਰਲੇ ਦਿਲਾਂ ਨੂੰ ਜਿਹੜੇ ਵਿਛੌੜਦੇ ਨੀ,

ਬੁਰੀ ਬਣੇਗੀ ਤਿੰਨਾਂ ਹਤਿਆਰਿਆਂ ਨੂੰ । ੨੦—੨੦ ਨਿੱਤ ਹਿਰਸ ਦੇ ਫਿਕਰ ਵਿਚ ਗਲਤਾਨ ਰਹਿੰਦੇ,

ਏਹ ਸ਼ਾਮਤਾਂ ਰੱਬ ਦੇ ਮਾਰਿਆਂ ਨੂੰ। ੨੦—੨੦

੩. ਭਲਾ ਮੋਏ ਤੇ ਵਿਛੜੇ ਕੌਣ ਮੈਲੇ,

ਐਵੇਂ ਜੀਉਂਦਾ ਲੋਕ ਵਲਾਉਂਦਾ ਏ। ੨੫—੨੧ ਇਕ ਬਾਜ਼ ਤੋਂ ਕਾਉਂ ਨੇ ਕੁੰਜ ਖੋਹੀ.

ਵੇਖਾ ਚੁੱਪ ਹੈ ਕਿ ਕੁਰਲਾਉਂਦਾ ਏ। ੨੦—੧੯ ਦੁੱਖਾਂ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਗੱਲਾਂ ਸੁਖ ਦੀਆਂ,

ਕਿੱਸੇ ਜੋੜ ਜਹਾਨ ਸੁਣਾਉਂਦਾ ਏ। ੨੦—੧੯ ਇੱਕ ਜੱਟ ਦੇ ਖੇਤ ਨੂੰ ਅੱਗ ਲੱਗੀ,

ਵੇਖਾਂ ਆਣ ਕੇ ਕਦੋਂ ਬੁਝਾਉਂਦਾ ਏ। ੨੦—੨੦ ਦਵਾਂ ਚੁਰੀਆਂ ਘਿਉ ਦੇ ਬਾਲ ਦੀਵੇ.

ਵਾਰਸ ਸ਼ਾਹ ਜੇ ਸੁਣਾਂ ਮੈਂ ਆਉਂਦਾ ਏ। ੨੧—੨੧

#### ਮੁਕਬਲ :---

ਰਾਂਝਾ ਆਖਦਾ ਛੜਾ ਛੜਾਕ ਹਾਂ ਮੈ<del>ੰ'</del> ਨਹੀਂ' ਜੀਉ'ਦਾ, ਮਾਉ' ਤੇ ਬਾਪ ਮੇਰਾ । ੨੦—੨੦ ਤੁਸਾਂ ਤੁੱਠਿਆਂ ਹੋਇ ਜੀ ਕੰਮ ਮੇਰਾ, ਤੁਸਾਂ ਤੁੱਠਿਆਂ ਉਤਰੇ ਪਾਪ ਮੇਰਾ । ੨੦—੨੦ ਸ਼ਰਬਤ ਜੰਗ ਦਾ ਘੌਲ ਪਿਲਾਓ ਮੈਨੂੰ,

ਤਦੋਂ ਉੱਤਰੇ ਨਾਥ ਸੰਤਾਪ ਮੇਰਾ। ੨੧—੨੦ ਦਿਲ ਗੌਰਾਂ ਤੋਂ ਚਾਇ√ਹੋਟਾਇਆ ਮੈਂ',

ਦਲ ਗਰਾ ਤੋਂ ਚਾਇ ਹੋਟਾਇਆ ਮੂ-, 'ਮੁਕਬਲ' ਰੱਬ ਦਾ ਨਾਂ ਹੈ ਜਾਪ ਮੇਰਾ। ੧੯—:

ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ :—

ਮਹਿੰਦੀਏ ਨੀ ਰੰਗ ਰੱਤੀਏ ਨੀਂ,

ਕਾਹਨੂੰ ਰਖਿਆ ਈ ਰੰਗ ਲੁਕਾ ਸਈਏ। ੧੯—੨੧

ਹੱਥ ਰੰਗ ਸਾਡੇ ਸ਼ਰਮਾਕਲੇ ਨੀ.

ਵੰਨੀ ਅੱਜ ਸੁਹਾਗ ਦੀ ਲਾ ਲਈਏ। ੧੯—੨੦

ਗਿੱਧੇ ਮਾਰਦੇ ਸਾਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਹੱਥਾਂ,

ਰੰਗ-ਰੱਤੜੇ ਦੇ ਗਲੇ ਪਾ ਦਈਏ। ੨੦—੨੦

ਗੱਲ ਪਾ ਗਲਵੱਕੜੀ ਖੋਹਲੀਏ ਨਾ,

ਰੰਗ ਲਾ ਰੰਗ-ਰਤੜੇ ਸਦਾ ਰਹੀਏ। ੧੯—੨੦

ਅੱਜ ਕਲ ਇਕ ਹੋਰ ਪਰਕਾਰ ਦੇ ਬੈਂਤ ਵੀ ਪ੍ਰਚਲਤ ਹਨ। ਇਹ ਹਨ 'ਮੁਸੱਦਸਾਂ' ਜਾਂ ਛੇ-ਕਲੀਏ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਛੇ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤੱਲ ਨਵੀਨ ਬੈਂਤਾਂ ਵਾਲਾ ਹੀ ਹੈ। ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋ ਵਿਚ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਅਖੀਰਲੀਆਂ ਦੌਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦੇ ਹਨ।

ਤਿੱਖੀ ਧਾਰ ਤੇ ਤੁਰਨ ਨੂੰ ਤਿਆਰ ਹਾਂ ਮੈਂ',

ਐਪਰ ਨਿਭੇਗੀ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਾਰ ਕੀਕਰ ?

ਜੱਗੋਂ ਬਾਹਰੀਆਂ ਲੀਹਾਂ ਤੇ ਅੜੇ ਰਹਿਕੇ,

ਨੂੰ ਅਤੇ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਦਾ ਹੋਸੀ ਪਰ ਕੀਕਰ ?

ਜਿਹੜੀ ਧਰਤ ਤੇ ਆਵੀਆਂ ਧੁਖਣ ਥਾਂ ਥਾਂ,

ਰੰਗਣ ਦੇਵੇਗੀ ਓਥੇ ਬਾਹਰ ਕੀਕਰ?

ਜਿਸ ਸੁਸਾਇਟੀ ਦੇ ਮਨ ਮਿਹਰ ਹੈ ਨਹੀਂ,

ਰੱਬ ਕਰੇਗਾ ਓਸ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕੀਕਰ ?

ਜਿਹੜੀ ਅੰਮਾਂ ਦੇ ਬੂਹੇ ਚਿਖਾ ਬਲਦੀ,

ਬੁਰਕੀ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੰਘ ਲੰਘਾ ਲਏਗੀ ?

ਜਿਹੜੇ ਵੀਰ ਦੀ ਭੈਣ ਮੁਟਿਆਰ ਵਿਧਵਾ,

ਫ਼ਰੂਫ਼ ਤਾਬੀ ਸੂਹੇ ਸਾਵੇ ਕੀਕਰ ਲਾ ਲਏਗੀ ?

(ਬਾਲ ਵਿਧਵਾ 'ਚਾਤ੍ਰਿਕ')

ਉਹੋਂ ਚੰਦ ਹੈ ਰਾਤ ਨੂੰ ਚੜ੍ਹਨ ਵਾਲਾ,
ਜਿਸ ਦੀ ਲੌ ਵਿਚ ਕੱਠਿਆਂ ਬਹੀਦਾ ਸੀ। ੨੦—੨੦
ਓਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਗ ਬਹਾਰ ਭੀ ਹੈ,
ਜਿਸਦੀ ਮਹਿਕ 'ਚ ਖਿੜਦਿਆਂ ਰਹੀਦਾ ਸੀ। ੨੦—੨੦
ਲਗਰਾਂ ਉਹੋਂ ਸ਼ਿਗੂਫ਼ਿਆਂ ਨਾਲ ਭਰੀਆਂ,
ਭਜ ਭਜ ਆਪ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਖਹੀਦਾ ਸੀ। ੨੦—੨੦
ਓਹੋਂ ਵਾ ਠੰਢੀ, ਉਹੋਂ ਤ੍ਰੇਲ-ਤਪਕੇ,
ਮੌਤੀ ਖਿਲਰੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਹੀਦਾ ਸੀ। ੨੦—੨੦
ਤੇਰੇ ਬਾਝ ਹੁਣ ਖਾਣ ਨੂੰ ਪਏ ਸਭ ਕੁਝ,
ਪਾ ਪਾ ਵਾਸਤੇ ਕੰਨੀ ਖਿਸਕਾਈਦੀ ਏ! ੨੧—੨੩
ਭਖਦੇ ਕੱਲਿਆਂ ਵਾਂਗ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਲੂਹੇ,
ਅੰਸੀ ਪੁੱਠੀ ਤਾਸੀਰ ਜੁਦਾਈ ਦੀ ਏ। ੨੧—੨੨
(ਸੀਤਾ-ਸੰਦੇਸ਼ ਚਾਤ੍ਰਿਕ)

# ਲਮ ਭੂਗ ਮਾਲ ਤਾਂ ਸਿੰਦ ਹੈ ਦੇ. ਰੂਬਾਈ

ਰੁਬਾਈ ਅਰਬ-ਫ਼ਾਰਸੀ ਦਾ ਛੰਦ ਹੈ। ਅਰਬੀ ਬੱਲੀ ਵਿਚ ਰੁਬਾਈ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਚਹੁੰ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਅਤੇ ਦਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਛੰਦ। ਰੁਬਾਈ ਦੇ ਤੱਲ (ਵਜ਼ਨ) ਅਨੇਕ ਹਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹ ਛੰਦ ਅਰਬੀ, ਫ਼ਾਰਸੀ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੀ ਰਦਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੨ ਮਾਤਰਾਂ ਉੱਪਰ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲੀ, ਦੂਸਰੀ ਤੇ ਚੌਥੀ ਤੁਕ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ. ਤੀਜੀ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਬੇਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਰੁਬਾਈਆਂ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਬਹੁਤਾ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਪਰਚਲਤ ਕੀਤਾ ਹੈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਥਨ ਅਨੁਸਾਰ ਰੁਬਾਈ ਵਿਚ ਖਿਆਲ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਇਉਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ :—

(ਰੁਬਾਈ ਦੀ) ਪਹਿਲੀ ਤੇ ਦੂਸਰੀ (ਤੁਕ) ਵਿਚ ਖਿਆਲ ਦਾ ਉਦੇ ਤੇ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦਾ ਚੜ੍ਹਾਓ ਹੈ, ਤੀਸਰੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਉਸ ਦੀ ਮੌੜਵੀ ਲਹਿਰ ਹੈ ਤੇ ਚੌਥੀ ਵਿਚ ਭਾਵ-ਪੂਰਨਤਾ ਹੈ। ਗਮਕ ਸਭਨਾਂ (ਤੁਕਾਂ) ਦਾ ਇਕ ਹੈ, ਪਰ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਫਰਕੇ ਕਿਸੇ ਕਿਸੇ ਵਿਚ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਹੈ।

੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੬ + ੧੨ = ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਮੰ' ਸੁੰਡੀ ਸਾਂ ਭੁੰਞੇ ਰੁਲਦੀ. ਕੀੜੀਓ<del>'</del> ਵਧ ਨਿਕਾਰੀ। ਮੈਨੂੰ ਗਯਾਤ ਫੁਰੀ ਹਾਂ ਮੈਂ ਭੀ, ਅਤਿਹ ਕਰ ਅਤੇ ਸ਼ੁਰੂ ਜੋਤਿ ਸੁੰਦਰਤਾ ਸਾਰੀ। ਏਸ ਖੁਸ਼ੀ ਬੇਹੋਸ਼ ਹੋ ਗਈ, ਕੁਸ਼ਾ ਸੂਤੀ ਹੋਸ਼ ਕੀ ਵੇਖਾਂ? <sub>ਭਾਰਮ</sub> ਸ਼ੁਸ਼ੂ ਹੁਣ ਸ ਨਿਕਲ ਪਏ ਪਰ ਮੀਨਾਕਾਰੀ. ਭਿੰਡ ਨਿੰਡ ਸ਼ੁਰੂ ਅੰਦ ਵਾਸ਼ ਫੁਲਾਂ ਦੀ ਵਾੜੀ। ਨੂੰ ਜ਼ੁਰੂ ਜ਼ਿੰਦ

ਉੱ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ

ਰਿਸ਼ਵੀ ਬਿਰੀਪ ਤੇ ਸ਼ੁਵ ਬਰੋਹ ਤਰੇ (੨)। ਹੈ ਸਬੂਦੇ ਸ਼ੁਲ ਰਾਮੀ ਇਆ ਦੇ ਇਸ਼ਿਵ ਰਾਮ ਲਗਾਲ ਤੋਂ ਕਿਲ 8 ਤੁਕਾਂ, ੧੬ + ੧੪=੩੦ ਮਾਤਰਾਂ ਲਿ ਕਿਲ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲਾ ਸੀਨੇ ਖਿੱਚ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਖਾਧੀ, ਉਹ ਕਰ ਅਰਾਮ ਨਹੀਂ ਬਹਿੰਦੇ। ਨਿਹੁੰ ਵਾਲੇ ਨੈਣਾਂ ਕੀ ਨੀਂਦਰ, ਉਹ ਦਿਨੇ ਰਾਤ ਪਏ ਵਹਿੰਦੇ। ੧੬—੧੫

ਇਕ ਲਗਨ ਲਗੀ ਲਈ ਜਾਂਦੀ, ਹੈ ਟੌਰ ਆਨੰਦ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ। 9<del>6</del>—98

ਵਸਲੋਂ ਉਰੇ ਮੁਕਾਮ ਨਾ ਕੋਈ,

ਸੂਚਾਲ ਪਏ ਨਿੱਤ ਰਹਿੰਦੇ।

ਧਨੀ ਰਾਮ ਚਾਤ੍ਰਿਕ ਨੇ ਵੀ ਰੁਬਾਈਆਂ ਰਚੀਆਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ੧੬਼+੧੨=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ-

ਸੁੱਕੇ ਸੜੇ ਨਾ ਕੱਟੀ ਜਾਵੇ, ਉਪਕਾਰਾਂ ਦੀ ਬੇਰੀ। ਪੱਠੇ ਪਾ ਪਾ ਚੌਈ ਜਾਓ, ਖੜੀ ਸਦਾ ਲਵੇਰੀ। ਰ ਫਿਲਾਵ ਵਲੋਂ ਨੇਕੀ ਏਧਰ ਚਿੱਤ ਖਿਝਾੜੇ, ਓਧਰ ਅੰਦਰ ਠਾਰੇ। ਦੂਹੀਂ ਜਹਾਨੀਂ ਮਹਿਕ ਖਿਲਾਰੇ, ਇਹ ਫੁਲਾਂ ਦੀ ਢੇਰੀ। ਉਣਾਂ ਭਾਂਡਾ ਛੱਲਕੇ ਡੁੱਲ੍ਹੇ, ਭਰਿਆ ਕਦੇ ਨਾ ਡੋਲੇ। ਦੁਖ ਸੁਖ ਗੰਭੀਰ ਪ੍ਰਚਾਵੇ, ਹੋਛਾ ਥਾਂ ਥਾਂ ਫੱਲੇ।

ਔਖ ਪਿਆਂ ਨਾ ਡੁੱਬੇ ਦਾਨਾ, ਸੁਖ ਵਿਚ ਪਾਟ ਨਾ ਜਾਵੇ, ਥੋਥਾ ਦਾਣਾ ਛਣਕਣ ਲੱਗੇ, ਪੀਡਾ ਮੁੰਹੋਂ ਨਾ ਬੋਲੇ, ੯. ਚਿਤਰਕਲਾ ਘਨ ਕਲਾ ਜਾਂ ਸੌਲਹਾ

ਚਿਤਰਕਲਾ ਜਾਂ ਘਨ ਕਲਾ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਮਾਤਰਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ਚਾਰ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਰੇ ਛੰਦ ਵਿਚ ਸੱਲ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂਗ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ : ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਸੱਲਹਾ ਵੀ ਆਖਦੇ ਹਨ ।

ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਇਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੬੩ ਮਾਤਰਾਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨ ਬਿਸਰਾਮ ਸੱਲ੍ਹਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਤੇ ਚੌਥਾ ਅਖੀਰਲੀਆਂ ੧੫ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ—(੧੬ + ੧੬ + ੧੬ + ੧੫ = ੬੩)।

ਤੁਕਾਂਗ ਦਾ ਮੇਲ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦਾਂਹ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਗ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕਈ ਵੇਰ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨਾਂ ਹੀ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰਲੇ ਚਾਰੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣਾਂ :--

ਪਹਿਲਾ ਰੂਪ—੧੬+੧੬+੧੬+੧੫=੬੩ ਮਾਤਰਾਂ, ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਗਰੂ-ਲਘੂ।

8P-3P (5, 500 05 (9) 55 5

ਜਿਸ ਸਿਮੁਰਤੁ ਦੁਖ ਮਿਟੈ ਹਮਾਰਾ ॥ ਹਰਿ ਹਰਿ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪੁਰਖੁ ਮਿਲਾਵਹੁ,

ਗੁਰਿ ਮਿਲਿਐ ਸੁਖੁ ਹੋਈ ਰਾਮ॥ ੧॥ ਹਰਿ ਗੁਣ ਗਾਵਹੁ ਮੀਤ ਹਮਾਰੇ, ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਰਖਹੁ ਉਰਿ ਧਾਰੈ, ਹਰਿ ਹਰਿ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬਚਨ ਸੁਣਾਵਹੁ,

ਗੁਰਿ ਮਿਲਿਆ ਪਰਗਟ ਹੋਈ ਰਾਮ ॥ ੨ ॥

कि अति क्षेत्र कर्म

(ਜੈਤਾ ਮ: ੩)

ed towish is (a), teo sai el edi i

ਸੁਣਿ ਸੁਣਿ ਜੀਵਾਂ ਸੋਇ ਤੁਮਾਰੀ, ਤੂੰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਠਾਕੁਰ ਅਤਿ ਭਾਰੀ, ਤੁਮਕੇ ਕਰਤਬ ਤੁਮਹੀ ਜਾਣਹ ਤੁਮਰੀ ਓਟ ਗੁਪਾਲਾ ਜੀਉ॥ ੧॥ (₃)

ਮੈਨੂੰ ਆਪਣੀ ਖਬਰ ਨ ਕਾਈ, ਕੀ ਜਾਣਾ ਮੈਂ ਕਿਥੇ ਗਵਾਈ, ਇਹ ਗਲ ਕੀਕੂੰ ਛਪੇ ਛਪਾਈ,

ਰੂਣ ਹੈ ਹੌਯਾ ਫ਼ਜ਼ਲ ਕਮਾਲ । ਅੜੀ ਘੜੀ ਘੜੀ ਘੜਿਆਲ ਵਜਾਵੈ, ਹੁਸ ਸੁਕੀਤਰੀਕ ਰੈਣ ਵਸਲ ਦੀ ਕਿਉ⁺ ਘਟਾਵੇ, ≕ ੫੬ + ੇ੦ ਮੇਰੇ ਮਨ ਦੀ ਬਾਤ ਜੁਪਾਵੇਂ ੈਂ ਕਿ ਕਿ ਕਿ ਹੱਥੋਂ ਚਾ ਸੁੱਟੇ ਘੜਿਆਲ।...

ਾ ੨. ਦੂਜਾ ਰੂਪ—

निर्मात दिस

(ਮਾਦੂ ਜੋਹਲੇ ਮ: ੧)

ੇ ਾਂ ੧੬ + ੧੬ + ੧੬ + ੧੪≕੬੨ ਮਾਤਰਾਂ, ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ । (B 168) PAP (B H)

5 16 TEL 17 8 FEBR 12 9

(9)

ਰਿਭ ਲਹੀਆਂ ਵੇਕੀ ਵੇਕੀ ਜੰਤ ਉਪਾਏ, ਪੂਲ-ਜੂਲ 😇 ਦੁਇ ਪੰਦੀ ਦੂਇ ਰਾਹ ਚਲਾਏ, 🧸 🕬 ਨਸ਼ਰਤ ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਬਿਣੂ ਮੁਕਤਿ ਨਾ ਹੋਈ, 🕬 😂 🗷 ਸਚੁ ਨਾਮ ਜਪਿ ਲਾਹਾ ਹੈ ॥੧॥ 💮 🦠 👺

(ਮਾਰੂ ਸੱਲਹੇ ਮ: ੧)

(੨)

ਗੁਰਬਾਣੀ ਰਿਦ ਮਾਹਿ ਬਸਾਓ, ਧਰਮ ਕਿਰਤ ਕਰਿ ਛਕੋਂ ਛਕਾਓ, ਦੇਸ਼ ਕੌਮ ਪੈ ਤਨ ਧਨ ਵਾਰੋ, 📉 🕬 👣 🖖 ਇਹ ਗੁਰਸਿਖੀ ਰੀਤੀ ਹੈ ।...

(ਮਹਾਂ ਕੌਸ਼ ਭਾ: ਕਾ: ਸ:)

(a) कि कि कि कि

ਪ੍ਰਿਥਵੀ ਇਉਂ ਜਾਪੀ ਹੈ ਮਾਨੋਂ, ਉਠਦੀ ਚੌਟੀ ਸਿਖਰ ਪਛਾਨੋ, (ਫ਼ ਭਰ ਬਣੀ) ਖਿਸਦੀ ਜਾਂਦੀ ਧਰਾ ਹਿਠਾਹਾਂ, ਕਰਮਕੀ ਵੀਡ ਤਨਾਡ ਸੁੰਦਰ ਲਹਿਰ ਬਣਾਇਆ।...

(ਸ਼ਕੁੰਤਲਾ ਨਾਟਕ)

39

ਪੀਰ ਪਗੰਬਰ ਵੈਂਦ ਮੁਲਾਣੇ, ਕਾਜ਼ੀ ਮੂਲਾਂ ਖਰੇ ਸਿਆਣੇ, ਪਾਂਧੇ ਪੰਡਿਤ ਰਾਜੇ ਰਾਣੇ, ਨੂੰ ਬ੍ਰਿਕਿਸ਼ਤ ਹ ਛੱਡੀ ਜਾਣ ਟਿਕਾਣੇ ਨੂੰ 1... ਬ੍ਰਿਤ ਸ਼ਿਲ੍ਹ ਮੁਤੂ ਮਾਨੂ

਼ (ਸੰਤ ਈਸ਼ਰ ਦਾਸ)

ਤੀਜਾ ਰੂਪ—੧੬+੧੬+੧੬+੧੩=੬੧ ਮਾਤਰਾਂ, ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਲਘੁ–ਗੁਰੂ ।

(9) GARS SHE SEN 9 55 565

ਜੋਂ ਦੀਸੈ ਸੌ ਏਕੋ ਤੂ ਹੈ; ਹਵੇ ਸਾਲ ਕਿ ਸਬਰੀ ਦੇ ਗਿਸ਼ਦ ਸੰਦੇ ਬਾਣੀ ਤੇਰੀ ਸ੍ਵਣਿ ਸੁਣੀਐ, 👙 😽 🛗 ਦੂਜੀ ਅਵਰ ਨ ਜਾਪਸਿ ਕਾਇ, ਸਗਲ ਤੁਮਾਰੀ ਧਾਰਣਾ ॥੧॥...

(ਮਾਰੂ ਸੋਲਹੇ ਮ: ੫)

(2)

ਦਰਸਨ ਪਾਵਾ ਜੇ ਤੁਧ ਭਾਵਾ, ਭਾਇ ਭਗਤਿ ਸਾਚੇ ਗੁਣ ਗਾਵਾ, ਤੁਧੂ ਭਾਣੇ ਤੂੰ ਭਾਵਹਿ ਕਰਤੇ, ਲਗਨ ਸਨ 

(ਮਾਰੂ ਸੋਹਲੇ ਮ: ੧)

16 505 BB

ਦਾ ਚੋਥੀ ਹਾਲ

(a) the and forest the

ਪੜਦਾ ਸਾਂ ਮੈਂ ਪਾਪਾਂ ਪੱਟੀ ਵਾਲੀਕ ਲਈ ਬਲੀਏ ਨਹਾਂ ਲਈ ਲਈ ਬਹਿੰਦਾ ਕੁੜ ਕਪਟ ਦੀ ਹੱਟੀ ਨੂਲ ਲਈ ਹੈ ਸਨ ਸਦੀ ਕਰਨਸ਼ ਤਿਹੁਸ਼ ਸਤਿਗੁਰੂ ਮੇਰੀ ਦੁਬਿਧਾ ਕੱਟੀ, ਜ਼ਿਲੀਵਲ ਦੂਜੀ ਵਿੱਚ ਮਾਰਸੂਡੀ ਿਕ ਸ਼ੁਰੂ ਜ਼ਰੂ ਨਰਕਹੁੰ ਪਕੜ ਨਿਕਾਲਿਆ ।੧। ਕੋਠੀ ਅੰਧੀ ਸੂਝੇ ਨਾਹੀਂ, ਗੌਤੇ ਖਾਂਦਾ ਮਾਯਾ ਮਾਹੀ ਤੁਰਕ ਉਹ ਤਿਕਰੀ ਉ ਸਤਿਗਰ ਰਚੇ ਨੌ ਸਾਲਾਹੀ, ਚਾਨਣ ਕਰਿ ਵੇਖਾਲਿਆ ।੨। ਦਾੜ੍ਹੀ ਤੇਰੀ ਨੂਰ ਝਮੱਕੇ, ਤਰ ਵਰੀਲ ਵਜੇਸ਼ ਲਿਤਨ ਲਈ ਮੱਥਾ ਕੋਲਾਂ ਵਾਂਗ ਟਹੱਕੈ,

ਸੇਵਕ ਕੇ ਰਖਵਾਲਿਆ (੩) ਸਾਰਤ ਰਾਜ਼ਤ ਕਰ ਸਾਰੂ ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸਨ ਕੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸਨ ਕੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸਨ ਕੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸਨ ਨਾਮ ਦਾਨ ਗੁਰ ਦੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸ਼ਤ ਕਾਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਪੂਰੇ ਦੀਤਾ, ਜਨ ਗੁਰ ਦਰਸ਼ਤ ਕਰੋਂ ਸਿੱਧ ਲਗੇ ਹੈ।

ਰਤੀ ਹੈ ਅਦਿਸ਼ਰ ਲਾਲ ਲੜ੍ਹੇ (20%) ਜ਼ਰੂ ਜ਼ਰੂ (ਗੁਰੂ ਬਿਲਾਸ ੬ਵੀਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ)

8. ਚੌਥਾ ਰੂਪ—ਚਾਰੇ ਤੁਕਾਂਗ ੧੬—੧੬ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ, ਕੁਲ ੬੪ ਮਾਤਰਾਂ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋ ਵਿਚ ਮੇਲ, ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਚੌਥੇ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋ ਵਿਚ ਮੇਲ । ਬੁਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ ਨੇ ਅਜਿਹਾ ਛੰਦ ਆਪਣੀਆਂ ਕੁੱਝ ਕਾਫ਼ੀਆਂ ਵਿਚ ਵਰਤਿਆ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਜਾਂ ਮੈਂ ਰਮਜ਼ ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਪਾਈ, ਮੈਨਾ ਤੂਤੀ ਮਾਰ ਗਵਾਈ, (ਸ਼ਲ ਲੰਦਰ ਬਾਹਰ ਹੋਈ ਸਫਾਈ, ਜਿਤ ਵੱਲ ਵੇਖਾਂ ਯਾਰੋਂ ਯਾਰ,

(ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਨਵੀਉਂ ਨਵੀਂ ਬਹਾਰ)

## ਲੱਛ ਲਿਜ਼ਪੁਊ ਪਿਸੰਸ਼ੇ ਤੁਹ **੧੦. ਅੜਿੱਲ** ਕਰਾਂਸੀ ਵੱਡ – ਤੋਂ

। ਉੱ ਸ਼ਿਸ਼ ਜ਼ਮੁੰਡੂ ਜ਼ਿਕੇਸ਼ ਵਿਲਾਈ ਪਰਦਾਸ਼ ਤਿਸ਼ਾ ਸਤੀ ,ਸੰਤਰ ਤੱਤ ਰਜ਼ਮਸੀਆ (ਿ∷ਮ ਲਾ8ੂਤੂਕਾਂ, ੧੧ + ੧੦=੨੧ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ ।

ਅੜਿੱਲ ਇਕ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਕਰਕੇ ਅੜਿੱਲ ਦੇ ਰੁਖ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਬਹੁਤਾ ਪਰਚਲਤ ਰੂਪ ਉਹ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੧ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ੧੦ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਰਗਣ [sls-ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ] ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਦਾ ਦੂਜੀ ਨਾਲ ਤੇ ਤੀਜੀ ਦਾ ਚੌਥੀ ਨਾਲ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਵਿਸਰਾਸ ੧੬ ਉਪਰ, ਦੂਸ ਅਭ ਸੰਘਾ ੧੨ ਉਸਰੂ, ਹੋ ਗੁਸ । ਤਰਹਾਤਉ ਅੱਗ ਉਪਰ

(ਸੰਨਤੀ ਚੌਸ਼ਦੀ ਦੇ ਅੰਤ)

ਿੰਦਯਾ ਸੇ ਅਨੁਰਾਗ, ਰੈਨ ਦਿਨ ਕੀਜਯੇ। ਨਿਜ ਸ਼ਕਤੀ ਅਨੁਸ਼ਾਰ, ਸਭਿਨ ਸੁਖ ਦੀਜਯੇ। ਸ੍ਵਾਰਥ ਕੇ ਵੱਸ ਹੌਯ, ਨ ਪਰਹਾਨੀ ਕਰੋ। ਪ੍ਰਭੁਤਾ ਅਰ ਧਨ ਮਾਨ. ਰਿਦੇ ਮੇ ਨਾ ਧਰੋ। ਅੜਿੱਲ ਦੇ ਇਸ ਰੂਪ ਦਾ ਥੋੜੇ ਜਿਹੇ ਫਰਕ ਵਾਲਾ ਇਕ ਹੋਰ ਭੇਦ ਵੀ ਹੈ। ਫ਼ਰਕ ਕੇਵਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਚੌਥੀ ਤੁਕ ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ 'ਹੋ' 'ਹਰਿਹਾਂ' ਆਦਿ ਕੋਈ ਸੰਬੰਧਕ ਸ਼ਬਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਗਿਣਤੀ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ :

ਨੌਣ ਨ ਦੇਖਹਿ ਸਾਧ, ਸਿ ਨੌਣ ਬਿਹਾਲਿਆ। ਕਰਨ ਨ ਸੁਨਹੀ ਨਾਦੁ, ਕਰਨ ਮੁੰਦ ਘਾਲਿਆ। ਰਸਨਾ ਜਪੇ ਨ ਨਾਮ ਤਿਲੁ ਕਰ ਕਟੀਐ। ਹਰਿਹਾਂ, ਜਬ ਬਿਸਰੈ ਗੋਬਿੰਦ, (ਰਾਇ) ਦਿਨੋਂ ਦਿਨ ਘਟੀਐ।

ਨੌਟ :—ਅਖੀਰਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚ 'ਰਾਇ' ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਛੰਦ ਦੇ ਤੱਲ ਤੋਂ ਵਾਧੂ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਅਜਿਹੇ ਸ਼ਬਦ ਕਈ ਥਾਈ ਵਰਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਜੋ ਭਾਵ ਵਧੇਰੇ ਜ਼ੌਰ ਨਾਲ ਪਰਗਟ ਹੋ ਸਕੇ। ਸਬਨ 'ਹਰਿਹਾਂ' ਤਾਂ ਉਪਰ ਦਸੇ ਅੜਿੱਲ ਦੇ ਲਛਣ ਅਨੁਸਾਰ ਉੱਵ ਹੀ ਛੰਦ ਦੇ ਤੱਲ ਤੋਂ ਵੱਖਰਾ ਹੈ।

'ਸੁਨੈ ਗੁੰਗ ਜੋ ਯਾਹੀ, ਸੁ ਰਸਨਾਂ ਪਾਵਈ। ਸੁਨੇ ਮੂੜ ਚਿਤ ਲਾਇ, ਚਤੁਰਤਾ ਆਵਈ। ਦੂਖ ਦਰਦ ਭੌ ਨਿਕਟ, ਨ ਤਿਨ ਨਰ ਕੇ ਰਹੈ। ਹੈ! ਜੋ ਯਾਂਕੀ ਇਕ ਬਾਰ, ਚੌਪਈ ਕੋ ਕਹੈ।

(ਬੇਨਤੀ ਚੌਂਪਈ ਦੇ ਅੰਤ)

ਨੌਟ—ਕੁੱਝ ਪਿੰਗਲਕਾਰਾਂ ਨੇ, ਸੰਬੋਧਨ ਪਦ ਸੰਬੰਧੀ ਉਪਰਲੀ ਗੱਲ ਤੋਂ ਅਗਿਆਤ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਇਸ ਤੁਕ ਦੀ ਮਾਤਰਾ ਗਿਣਤੀ ਸੰਬੰਧੀ ਭੁਲੇਖਾ ਖਾਧਾ ਹੈ।

# ਦ ਤੁਸੀਂ 197 - 190 = 29 ਮਾਤਰਾਂ, ਅੱਤ ਗੁਰੂ-ਲਾਧੂ-ਗੁਰੂ। ਅਤਿਲ ਇਕ ਪਰਕਾਰ **ਤਾਂਲੇ ਫੀਰ. <sup>9</sup>ਿ**ਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ

ਰਾ ,ਨਰ ਭਾਰ ਸਭ ਪ੍ਰਭਾਵ + ੧੨ + ੮=੩੬ ਮਾਤਰਾਂ)

ਡਿਓਢ ਇਕ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੈ। ਇਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਰਿਣਤੀ ਕਰਕੇ ਡਿਓਢ ਦੇ ਤਿੰਨ ਰੂਪ ਹਨ। ਪਰ ਬਹੁਤਾ ਪਰਸਿੱਧ ਉਹ ਰੂਪ ਹੈ ਜਿਸਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੩੬ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬ ਉਪਰ, ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੨ ਉਪਰ, ਤੇ ਤੀਜਾ ਮਗਰਲੀਆਂ ਅੱਠਾਂ ਉਪਰ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਦੂਜੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਇਕ ਗੁਰੂ ਜਾਂ ਦੋ ਦੋ ਗੁਰੂ ਅੱਖਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਤੁਕਾਂਤ ਦਾ ਵੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣ : ਬਾਰਕਾਨ ਨਾਰਕਾਨ ਵਿੱਚ ਜੇ ਸਵਾਸ਼ ਵਿਚ

(ੳ) ਦੂਜੇ ਤੇ ਡੀਜੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਇਕ ਗੁਰੂ :ਵਿੱਚਪੂ ਤੋਂ 'ਲਿੱਗੇ 'ਲਿਲਿਹੀਪ

母題

ਕਾਮਲ ਸ਼ਕ ਮਾਹੀ ਦਾ ਮੈਨੂੰ, ਰਹੇ ਜਿਗਰ ਵਿਚ ਵਸਦਾ, ਲੂੰ ਲੂੰ ਰਸਦਾ । ਰਾਂਝਣ ਬੇ ਪਰਵਾਹੀ ਕਰਦਾ,

> ਕੌਈ ਗੁਨਾਹ ਨ ਦਸਦਾ, ਉਠ ਉਠ ਨਸਦਾ । ਜਿਉ' ਜਿਉ' ਹਾਲ ਸੁਣਾਵਾਂ ਰੌਵਾਂ,

ਵੇਖ ਤਤੀ ਵਲ ਹਸਦਾ, ਜ਼ਰਾ ਨਾ ਖਸਦਾ । 'ਹਾਸ਼ਮ' ਕੌਮ ਨਹੀਂ' ਹਰ ਕਸ ਦਾ,

। 6 ਸਾਤ ਵਿ ਅਵੇ ੀ ਆਸ਼ਕ ਹੋਣ ਦਰਸ ਦਾ, ਬਿਰਹੋ ਰਸ ਦਾ।

ਰ ਨੇ (м) ਦੂਜੇ ਤੇ ਤੀਜੇ ਬਿਸਰਾਮ ਤੇ ਦੋ ਦੋ ਗੁਰੂ:—

ਧਰੋ ਨ ਮਨ ਹੌਕਾਰਾ ਗੁਰੂ ਦਾ ਪਯਾਰਾ । ਭੁਜ ਬਲ ਸਾਥ ਕਮਾਵੇ ਰੋਜ਼ੀ, ਕਦੇ ਨ ਹਾਥ ਪਸਾਰਾ, ਬਿਨ ਕਰਤਾਰਾ ।...

੨. ਜਪ ਤਪ ਦਾ ਨਹਿ ਮਾਨ ਅਸਾਂ ਨੂੰ,

ਹੱਥ ਵਿਚ ਰੱਖ ਮਾਲਾ, ਜਗਤ ਦਿਆਲਾ।

ਅਸਾਂ ਜੁ ਕੀਤੇ ਪਾਪ ਘਨੇਰੇ,

ਸਾਂਝੀ ਬਖਸ਼ਣ ਵਾਲਾ, ਕਰਸੀ ਟਾਲਾ।

ਸੁਰਗ ਪੂਰੀ ਦੇ ਬਾਗ ਨੂੰ ਗੱਯਾ,

ਨਜ਼ਰ ਤਲੇ ਕਿਉ\* ਲਾਂਦੇ, ਫੇਰਾ ਪਾਂਦੇ ।

ਸਤਿ ਸੰਗਤ ਦੇ ਕੂਚੇ ਵਿਹੜੇ,

ਮਾਲਕਰੀ , ਭਾਸ਼ ਭਵ ਭਵਾਂ ਭਾਗ ਧਰੇ ਨਿਤ ਜਾਂਦੇ ਸੱਚ ਕਮਾਂਦੇ।

ਜ਼ਿਲਦਾ ਤ**ੂਬ, ਜ਼ੇ ਪੇਕੇ ਘਰ ਵਿਚ**ੁਤ੍ਰਿੰਵਣ ਪਾ ਕਿ,ਜ਼ੁਜ਼ਸ਼, ਜ਼ਰੂਉ ਫ਼ਿਸ਼ਸ਼ ਵਾਲਤਾ

ਕਤ ਕਤ ਸੂਤ ਪੁਰਾਣਾ, ਸਹੁਰੇ ਜਾਣਾ। 📭 ਜਾਲਾਵੀ

ਕਤਿਆ ਤੁੰਬਿਆ ਸੂਤ ਬਥੇਰਾ,

ਏਥੇ ਹੀ ਰਹਿ ਜਾਣਾ. ਨਾਲ ਨ ਜਾਣਾ।

ਛਿਕੂ ਭਰ ਕੇ ਸਿਰ ਚੁਕ ਲੈਣਾ,

ਨ ਕੁਝ ਪੀਣਾ ਖਾਣਾ ਰਬ ਦਾ ਭਾਣਾ।

ਸਹੀਆਂ ਛਾਈ ਮਾਈ ਹੋਣਾ,

ਤਣਿਆ ਰਹਿਣਾ ਤਾਣਾ ਤਾਣਾ, ਵਾਣਾ।

ਕਈ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਪੰਜਾਂ ਪੰਜਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਡਿਓਢ ਵੀ ਰਚੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਪਹਿਲੀਆਂ ਤਿੰਨਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮਗਰਲੀਆਂ ਦੋਹਾਂ ਦੇ

34

ਤੁਕਾਂਤਾਂ ਦਾ ਆਪੋ ਵਿਚ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—
'ਦੌਵੇ' ਸਿਰੀ' ਤੰਬੂਰ ਖੜਕਦੇ,
ਜੁਧ ਕੀ ਭਈ ਤਿਆਰੀ, ਲਸ਼ਕਰ ਭਾਰੀ ।
ਵਜਣ ਤੁਰਮਜ਼ਨ ਔਰ ਮੁਰਲੀਆਂ,
ਗੌਰਾ ਬੇਸ਼ੁਮਾਰੀ, ਗਰਦ ਗ੍ਰਬਾਰੀ ।
ਕਹਿਤ 'ਮਟਕ' ਅਬ ਪੰਥ ਕੇ ਉਪਰ,
ਭੁਕ ਰਹੀ ਲੰਦਨ ਸਾਰੀ, ਲਸ਼ਕਰ ਭਾਰੀ ।
ਚੱਲਣ ਬੰਦੂਕਾਂ ਔਰ ਰਹਿਕਲੇ,
ਤੇਰੇ ਚਮਕਣ ਭਾਰੇ, ਬਣੇ ਦੁਧਾਰੇ ।
ਗਜਣ ਸੂਰਮੇ ਸਨਮੁਖ ਹੋ ਕੇ,

### ੀ **੧੨. ਛਪੈ** ਸਮੇਂ ਬਣ ਚੁੱਤਰ ਪਤ ਤ

ਛਪੈ ਛਿਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਚਾਰੇ ਰੂਪ ਪਰਸਿੱਧ ਸਨ। ਸਾਰਿਆਂ ਹੀ ਰੂਪਾਂ ਦੀਆਂ ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਾਰ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਰੱਲੇ ਦੀਆਂ, ਅਰਥਾਤ ੧੧+੧੩=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ, ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਮਗਰਲੀਆਂ ਚੌਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਚਹੂਆਂ ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—ਇਕ ਵਿਚ ਹਰ ਤੁਕ ਵਿਚ ੧੫+੧੩=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ, ਦੂਜੇ ਵਿਚ ੧੬+੧੫=੩੧ ਮਾਤਰਾਂ, ਤੀਜੇ ਵਿਚ ੧੩+੧੩=੨੬ ਮਾਤਰਾਂ ਅਤੇ ਚੌਥੇ ਵਿਚ ੧੩+੧੧=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ।

### ਪਹਿਲਾ ਰੂਪ ਨੂੰ ਸਮੇਨ ਸਿੰਸ

ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਰੋਲਾ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ, ਬਿਸਰਾਮ ੧੧—੧੩ ਮਾਤਰਾਂ ਉਪਰ, ਮਗਰਲੀਆਂ ਦੋਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹਰੇਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਬਿਸਰਾਮ ੧੦—੧੩ ਉਪਰ ਕੁਲ ੧੫੨ ਮਾਤਰਾਂ ਜਿਵੇਂ—

9. ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਧਨਹਿ ਕਿਆ ਗਾਰਵੁ ਦਿਜਾਇ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਲਖ ਬਾਹੇ ਕਿਆ ਕਿਜਇ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਗਿਆਨ ਅਰ ਧਿਆਨ ਅਨ ਨ ਧਰਿ। ਜਾਮਿ ਗੁਰੂ ਹੋਇ ਵਲਿ, ਸਬਦੁ ਸਾਖੀ ਸੁ ਸਚਹਿ ਘਰਿ। ਜੇ ਗੁਰੂ ਗੁਰੂ ਅਹਿਨਸਿ ਜਪੈ, ਚਾਸ ਭਟ ਬੇਨਤੀ ਕਹੈ। ਜੋ ਗੁਰੂ ਨਾਮੁ ਰਿਦ ਮਹਿ ਧਰੈ, ਜੋ ਜਨਮ ਮਰਣ ਦੁਹਥੇ ਰਹੈ। ਕਚਹੁ ਕੰਚਨੁ ਭਇਆਉ. ਸ਼ਬਦੁ ਗੁਰ ਸ੍ਰਵਣ ਸੁਣਿਓ।
 ਬਿਖ ਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਹਯਉ, ਨਾਮ ਸਤਿਗੁਰੂ ਮੁਖ ਭਣਿਅਉ।
 ਲੱਹਉ ਹੱਯਉ ਲਾਲ, ਮਦਰਿ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜਦਿ ਧਾਰੇ।
 ਪਾਹਣ ਮਾਣਕ ਕਰੈ, ਗਿਆਨੁ ਗੁਰ ਕਹਿਅਉ ਬੀਚਾਰੈ।
 ਕਾਠੰਹੁ ਸ਼੍ਰੀ ਖੰਡ ਸਤਿਗੁਰਿ ਕੀਅਉ
 ਦੁਖ ਦਰਿਦ੍ਰ ਤਿਨ ਕੇ ਗਇਆ।
 ਸਤਿਗੁਰੂ ਚਰਨ ਜਿਨ੍ਹ ਪਰਸਿਆ.
 ਸੇ ਪਸੁ ਪਰੇਤ ਸੁਰਿ ਨਰਿ ਭਇਆ।

#### ਦੂਜਾ ਰੂਪ

ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਰੌਲੇ ਦੀਆਂ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ, ਬਿਸਰਾਮ ੧੧—੧੩ ਉਪਰ, ਮਗਰਲੀਆਂ ਦੌਂਹ ਵਿਚ ੩੦—੩੦ ਮਾਤਰਾਂ, ਬਿਸਰਾਮ ੧੫—੧੫ ਉਪਰ, ਕੁਲ ੧੫੬ ਮਾਤਰਾਂ ਜਿਵੇਂ—

ਰਹੀ ਵਾਸਤੇ ਘੱਤ, 'ਸਮੇਂ' ਨੇ ਇਕ ਨ ਮੰਨੀ। ਫੜ ਫੜ ਰਹੀ ਧਰੀਕ 'ਸਮੇਂ' ਖ਼ਿਸਕਾਈ ਕੰਨੀ। ਕਿਵੇਂ ਨ ਸੱਕੀ ਰੋਕ, ਅਟਕ ਜੋ ਭਾਈ ਭੰਨੀ। ਤ੍ਰਿਖੇ ਆਪਣੇ ਵਗ ਗਿਆ ਟਪ ਬੰਨੇ ਬੰਨੀ। ਜ਼ਰੀ ਸਿੰਘ ਹੈ, ਅਜੇ ਸੰਭਾਲ ਇਸ ਸਮੇਂ ਨੂੰ, ਕਰ ਸਫਲ ਓਡੰਦਾ ਜਾਂਵਦਾ। ਇਹ ਠਹਿਰਨ ਜਾਚ ਨ ਜਾਣਦਾ, ਲੰਘ ਗਿਆ ਨ ਮੁੜ ਕੇ ਆਂਵਦਾ। (ਬਿ: ਦੇ ਹਾਰ

ਸਾਰਜ਼ਤੀ ਨੌਟ:—ਅੜਿੱਲ ਵਾਕਰ ਇਥੇ ਵੀ 'ਹੋ' ਸ਼ਬਦ ਛੰਦ ਤੋਲ ਤੋਂ ਵਾਧੂ ਹੈ। ਰਿਸ਼ਸ਼ ਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਗਲ ਗਲ ਰਿਸ਼ਸ਼ ਤੀਜਾ ਰੂਪ ਦੇ ਹਵੇਂ ਦੇ ਹਵੇਂ

ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਰੌਲਾ, ਅਖੀਰਲੀਆਂ ਦੋ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ੨੪—੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਅਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ੧੩—੧੧ ਉਪਰ ਜਿਵੇਂ—

ਆਮਿ ਆਦ੍ਰਿਸਟਿ ਸੁਭ ਕਰੈ ਹਰੈ ਅਘ ਪਾਪ ਸਕਲ ਮਲ।
ਰਿਹਾ ਕਾਮ ਕ੍ਰੌਧ ਅਰੁ ਲੱਭ, ਮੋਹ ਵਿਸ ਕਰੈ ਸਬੈ ਥਲ।
ਸਦਾ ਸੂਖੁ ਮਨਿ ਵਸੈ, ਦੁੱਖ ਸੰਸਾਰਹਿ ਖੋਵੈ।
ਗੁਰੂ ਨਵਨਿਧ ਬਰਿਆਉ, ਜਨਮ ਹਮ ਕਾਲਖ ਧੋਵੇ।
ਸੁਬਹੁ ਟਲ ਗੁਰ ਸੇਵੀਐ, ਅਹਿਨਿਸ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਇ।
ਦਰਸਨਿ ਪਰਸਯੈਗੁਰੂ ਕੈ, ਜਨਮ ਮਰਣ ਦੁਖੁ ਜਾਇ।

(ਸਵੈਯੇ ਮ: ੨ ਕੇ)

ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਉਪਰ ਦਿਤੇ 'ਸਮੇਂ" ਸੰਬੰਧੀ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਅਖੀਰਲੀਆਂ ਦੋ'ਹ ਤੁਕਾਂ ਨੂੰ ਹੇਠ ਲਿਖਿਆ ਰੂਪ ਦੇ ਦੇਈਏ, ਤਾਂ ਉਹ ਦੌਹਿਰੇ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰ ਲੈੱਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਛਪੇ ਛੰਦ ਦਾ ਇਹ ਤੀਜਾ ਰੂਪ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ—

> ਅਜੇ ਸੰਭਾਲ ਇਹ ਸਮਾਂ, ਨਿੱਤ ਉਡੰਦਾ ਜਾਇ। ਠਹਿਰਨ ਜਾਂਚ ਨਾ ਜਾਣਦਾ, ਗਿਆ ਨ ਮੁੜ ਕੇ ਆਇ।

### ਚੌਥਾ ਰੂਪ

ਪਹਿਲੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਰੌਲਾ, ਅਖੀਰਲੀਆਂ ਦੌਹ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹਰੇਕ ਵਿਚ ੨੬ ਮਾਤਰਾਂ, ਬਿਸਰਾਮ ੧੩—੧੩ ਉਪਰ ।

'ਸਮੇਂ ਬਾਰੇ ਦਿਤੇ ਉਪਰਾਲੇ ਛਪੈ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਅਖੀਰਲੀਆਂ ਦੋਂਹ ਤੁਕਾਂ ਨੂੰ ਹੇਠਲਾ ਰੂਪ ਦੇਈਏ ਤਾਂ ਇਸ ਛੰਦ ਦਾ ਇਹ ਚੌਥਾ ਰੂਪ ,ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

ਜਾਂ

ਅਜੇ ਸੰਭਾਲ ਇਹ ਸਮਾਂ, ਨਿੱਤ ਉਡੰਦਾ ਜਾਂਵਦਾ। ਠਹਿਰਨ ਜਾਂਚ ਨਾ ਜਾਣਦਾ, ਗਿਆ ਨ ਮੁੜ ਕੇ ਆਂਵਦਾ।

### ੧੩. ਝੁਲਣਾ

ਝੂਲਣਾ ਇਕ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰ ਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ । ਇਸ ਦੇ ਕਈ ਰੂਪ ਹਨ. ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਦੋ ਪਰਸਿਧ ਹਨ ।

### ਪਹਿਲਾ ਰੂਪ

(੧੦ + ੧੦ + ੧੦ + ੧੦ = ੪੦ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ)
ਕੌਣ ਸੀ ? ਨੀ ਸਖੀ, ਸਾਂਵਲਾ ਕਾਨ੍ਹ ਸੀ,
ਜਾਂਵਦਾ ਜਾਂਵਦਾ ਬੰਸਰੀ ਵਾਜਾ ਗਿਆ।
ਬੱਲ ਸੀ ਬੱਲਦੀ, ਪਾਂਵਦੀ ਜਾਨ ਸੀ,
ਓਸ ਦਾ ਬੱਲ ਨੀ, ਜਿੰਦ ਨੂੰ ਭਾ ਗਿਆ।
ਲਾਡਲਾ ਨੰਦ ਦਾ, ਲੈ ਗਿਆ ਚੈਨ ਨੀ,
ਕਾਲਜੇ ਤਾਂਘਦੇ, ਚੀਚ ਹੈ ਪੈ ਗਿਆ।
ਪ੍ਰੀਤ ਕੀ ਰੀਤ ਮੈਂ, ਕੀ ਕਹਾਂ ? ਨੀ ਸਖੀ,
ਕਾਨ੍ਹ ਦਾ ਪ੍ਰੇਮ ਹੈ, ਜਾਨ ਨੂੰ ਖਾ ਗਿਆ।

ਦੂਜਾ ਰੂਪ ੧੦ + ੧੦ + ੭=੩੭ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ ਚੰਦ ਸਤ ਭੇਦਿਆ, ਨਾਦ ਸਤ ਪੂਰਿਆ; ਸੂਰ ਸਤ ਖੋੜਸਾ, ਦੱਤ ਕੀਆ। ਅਬਲ ਬਲ ਤੋੜਿਆ, ਅਚਲ ਚਲ ਥੱਪਿਆ, ਅਘਮੁ ਘੜਿਆ ਤਹਾਂ, ਅਪਿਉ ਪੀਆ...

(ਮਾਰੂ ਜੋ ਦੇਵ)

ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ।

ਕੌਣ ਸੀ ? ਨੀ ਸਖੀ ਸਾਂਵਲਾ ਕਾਨ੍ਹ ਸੀ,
ਜਾਂਵਦਾ ਬੰਸਰੀ ਵਾਜਾ ਗਿਆ ਜੋ।
ਬੱਲ ਸੀ ਬੱਲਦੀ, ਪਾਂਵਦੀ ਜਾਨ ਸੀ,
ਬੱਲ ਨੀ ਜਿੰਦ ਨੂੰ ਭਾ ਗਿਆ ਜੋ।
ਲਾਡਲਾ ਨੰਦ ਦਾ ਲੈ ਗਿਆ ਚੈਨ ਨੀ,
ਕਾਲਜੇ ਚੀਰ ਹੈ ਪਾ ਗਿਆ ਜੋ।
ਪ੍ਰੀਤ ਦੀ ਰੀਝ ਮੈਂਕੀ ਕਹਾਂ ਨੀ ਸਖੀ,
ਪ੍ਰੇਮ ਹੈ ਜਾਨ ਨੂੰ ਖਾ ਗਿਆ ਜੋ।

## ਅਭਿਹੇ ਕਿਉ। ਸਿੱਤ ਦੀ ਹੋਣ ਜ਼ਾਰੀਦ ਦੀ ਜਨਹਿੰਦ ਸਕ ਸ਼ਿਹਿਤ ਹੈ। ਜ । ਜੀਹਨ ਦੀ ਹੋਣ ਜ਼ਾਰੀ ਵਿੱਚ ਜ਼ਰਦੀ ਹੈ। ਜੀਹਨ ਦੀ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤੋਂ ਜ਼ਰਦੀ ਤ

ਹ, । ਉਹ ਮੰਦੂਰੀ ਅਰ ਮਸਮਦਾ ਵਿਚ ਕੇਂਦਾ ਹੈ,ਬਰਿੰਦਾ ਨਹੀਂ ।

ਿ (੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੬ + ੧੨=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਅੰਤ ਗੁਰੂ)

ਦਵੱਯਾ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ੧੨ ਉਪਰ ਅਤੇ ਤੁਕਾਂਤ ਦੋਂਹ ਦੋਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ—ਪਹਿਲੀ ਦਾ ਦੂਜੀ ਨਾਲ ਤੇ ਤੀਜੀ ਦਾ ਚੌਥੀ ਨਾਲ।

## ਹੋਰ ਵੀ ਹੋਈ ਦਵੰਗਾ, ਬੁਬਾਈ ਅਤੇ ਲਹਿਲ ਪਦ, ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਨੇ :: ਤਰਹਾਤਉਹ

9. ਜਿਹੜੇ ਵੇਖ ਬਿਹੋਸ਼ ਨ ਹੋਏ, ਹਾਜ਼ਰ ਰਹੇ ਖਲੱਤੇ। ਇਕ ਦੀਵਾਨੇ ਇਕ ਮਸਤਾਨੇ, ਇਕ ਵਸਲ ਦਿਲ ਧੱਤੇ। ਸੂਰਜ ਨਾਲੋਂ ਹੁਸਨ ਜ਼ਿਆਦਾ. ਯੂਸਫ ਦਾ ਚਮਕਾਰਾ। ਜੋ ਵੇਖੇ ਸੋ ਰਹੇ ਨਾ ਸਾਬਤ, ਡਿੱਗੇ ਖਾਇ ਉਲਾਰਾ। ਹਾਸ਼ਮ)

ਅਗਲੇ ਇਕ ਦੋ ਦਿਨ ਜਦ ਟੂਰਿਆ ਪਹੁੰਚਾ ਓਸ ਤਲਾ ਤੈ। ਕੁੜੀ ਕਵਾਰੀ ਰੂਪ ਸ਼ਿੰਗਾਰੀ, ਜਿਉਂ ਫੁੱਲ ਖਿੜੇ ਹਵਾ ਤੇ। ਪਾਣੀ ਵਿਚੌਂ ਬਾਹਰ ਆਈ. ਸੂਰਤ ਅਪਰ ਅਪਾਰਾ। ਮੱਛੀ ਵਾਂਗ ਸੁਨਹਿਰੀ ਪਿੰਡਾ, ਚਮਕੋ ਮੱਤੀ ਹਾਰਾ। (ਹਾਸ਼ਮ)

# ੧੫, ਗੀਆ ਮਾਲਿਤੀ

(੪ ਤੂਕਾਂ, ੧੬ + ੧੨=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ)

ਗੀਆ ਮਾਲਿਤੀ ਚਹੁੰ ਤੂਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੂੰ ਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੨ ਉਪਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤੂਕਾਂਤ ਦੋ ਦੋ ਇਕੱਠੀਆਂ ਤੂਕਾਂ ਦੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ— ਪਹਿਲੀ ਤੇ ਦੂਜੀ ਨਾਲ, ਤੇ ਤੀਜੀ ਜਾਂ ਚੌਥੀ ਨਾਲ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ— ਪਹਿਲੀ ਦੂਜੀ ਨਾਲ, ਤੇ ਤੀਜੀ ਜਾਂ ਚੌਥੀ ਨਾਲ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ (sls) ਗਰ-ਲਘ-ਗਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ. ਜਿਵੇਂ---

- ਪ੍ਰੇਮੀ ਪ੍ਰੀਤ ਦੇ ਰਾਹ ਤੁਰਦੇ, ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਸੰਗਦੇ : ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੇ ਹੀ ਦਰਸ ਚਾਹਵਣ, ਹੋਰ ਨਹੀਂ ਮੰਗਦੇ। ਕੱਕਰ ਮੀਂਹ ਹਨੇਰੀ ਮੂਲੋਂ ਰੌਕਾਂ ਨਹੀਂ ਪਾਂਵਦੇ। ਲੱਖ ਨਦੀਆਂ ਪਹਾੜ ਹੱਵਣ, ਚੀਰ ਲੰਘੀ ਜਾਂਵਦੇ।
- ਉਹ ਮੰਦਰਾਂ ਅਰ ਮਸਜਿਦਾਂ ਵਿਚ ਕੈਂਦ ਹੋ ਬਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਤੇ ਪੌਥੀਆਂ ਅਰ ਵੱਟਿਆਂ ਚਿ, ਜੂੜਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਵਾਜਿਆਂ ਤੋਂ ਤ੍ਰਭਕਦਾ ਤੇ, ਬਾਗ ਤੋਂ ਖਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ। ੍ਹੇ 'ਤੁਰਕ ਨੀਚ' 'ਮਲੇਛ ਹਿੰਦੂ' ਦੱਜ਼ਕੀ ਕਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । (क्ट्रीस्) हा सुक्ष रा. भावतित्र होत है सिम सो ग्रेस हत विस यह

ਨੋਟ—(੧) ਇਹ ਛੰਦ ਗੀਆ ਮਾਲਿਤੀ ਅਤੇ ਹਰਿ ਗੀਤਿਕਾ ਦਾ ਹੀ ਇਕ में हात १२. हैपर भड़े बार्ग होता होता कुले हा भिसारा चै—ul. हैं (पहुंच

(੨) ੨੬ + ੧੨਼⇒੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਚਹੁੰ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਛੰਦ ਤਿੰਨ ਹੋਰ ਵੀ ਹਨ—ਦਵੱਯਾ, ਰੁਬਾਈ ਅਤੇ ਲਲਿਤ ਪਦ, ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਵਿਚ ਕੁਝ ਫਰਕ ਹੈ।

ਇਹ ਫਰਕ ਤੁਕਾਂਤ ਦੇ ਮੌਲ ਅਤੇ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਛੰਦ ਬਾਰੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਦਵੱਯੇ ਤੇ ਗੀਆ ਮਾਲਿਤੀ ਦੀਆਂ ਦੋਂਹ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ—ਪਹਿਲੀ ਦਾ ਦੂਜੀ ਨਾਲ ਤੇ ਤੀਜੀ ਦਾ ਚੌਥੀ ਨਾਲ, ਪਰ ਫ਼ਰਕ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਦਵਯੇ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਡਗਣ (ss ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਪਰ ਗੀਆ ਮਾਲਿਤੀ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਰਗਣ (sls ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਲਲਿਤ ਪਦ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦਵੱਯੇ ਦੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਡਗਣ (ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਜਿੱਥੇ ਦਵੱਯੇ ਦੀ ਮਾਂ ਦੋ ਹ ਦੇ ਹ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤੀ-ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਲਲਿਤ ਪਦ ਦੀਆਂ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ।

ਰੁਬਾਈ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪਹਿਲੀ ਦੂਜੀ ਤੇ ਚੌਥੀ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਤੇ ਤੀਜੀ ਬੇਮੇਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਗੁਣ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਨੇਮ ਜਾਂ ਬੰਦਸ਼ ਨਹੀਂ ।

# ਰਿਸ਼-ਆਲੂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸ਼ਿਲਮ ੧੬. ਰੱਤਾ, ਫ਼ਾਰ ਫ਼ਿਲੀ

ਰ ਤਿਸ਼ਸ਼ (੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੪ + ੧੨=੨੬ ਮਾਤਰਾਂ, ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ)

ਰੱਤਾ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੬ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੪ ਉਪਰ, ਅਤੇ ਦੂਸਰਾ ਅਗਲੀ ਮਾਂ ੧੨ ਉਪਰ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਰਗਣ (sls ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

- ਤਾਰ । ਹੈ ੧. ਮੰਦਰਾਂ ਅਰ ਮਸਜਿਦਾਂ ਵਿਚ ਕੈਂਦ ਹੋ ਬਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਤੋਂ ਤਾਰ ਸ਼ਿਲ ਭਾਰਤ ਪੌਥੀਆਂ ਅਰ ਵੱਟਿਆਂ 'ਚ ਜੂੜਿਆਂ ਰਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਵਿੱਚ ਸ਼ਿਲ ਭਾਰਤ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਭਾਰਤ ਤੋਂ ਖਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਭਾਰਤ ਤੋਂ ਖਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਭਾਰਤ ਤੋਂ ਖ਼ਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਭਾਰਤ ਤੋਂ ਖ਼ਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ ਸਿਲ ਭਾਰਤ ਤੋਂ ਜ਼ਰੂਰ ਕੈਂ ਨੀ ਮਲੇਛ ਹਿੰਦੂ, ਦੌਜ਼ਕੀ ਕਹਿੰਦਾ ਨਹੀਂ । ਐ
  - ਰੱਬ ਸਬੰਧੀ ਸੱਜਣਾਂ ਦੇ, ਟਾਕਰੇ ਜੁ ਹੋ ਪਏ।
    ਹਾਲ ਉਹਨਾਂ ਪੁੱਛਿਆ ਤੇ, ਨੌਣ ਸਾਡੇ ਰੋ ਪਏ।
    ਮੈ' ਕਿਹਾ ਦੱਸੋ ਭਲਾ ਇਹ, ਇਸ਼ਕ ਦਾ ਦਸਤੂਰ ਕੀ?
    ਨੌਣ ਨੌਣਾਂ ਵਿਚ ਰਲਾ ਕੇ, ਵੱਸਣਾ ਫ਼ਿਰ ਦੂਰ ਕੀ?
    (ਕੁਸ਼ਤਾ)

ਨੱਟ—ਗੀਤਾ ਅਤੇ ਗੀਤਕਾ ਨਾਂ ਦੇ ਛੰਦਾਂ ਦੀਆਂ ਵੀ ੧੪ + ੧੨ ⇒੨੬ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ, ਚਾਰ ਚਾਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਰੱਤਾ ਦੀਆਂ, ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤਿੰਨਾਂ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਰੱਤਾ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਰਗਣ (sls) ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਗੁਰੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਗੀਤਾ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਲਘੂ (ls) ਅਤੇ ਗੀਤਕਾ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਲਘੁ-ਗੁਰੂ (sl) ਆਉਂਦਾ ਹੈ।

### ੧੭. ਰਸਾਵਲ

(੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੧ + ੧੩=੨੪ ਮਾਤਰਾਂ, ਅਤੇ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਲਘੂ) ਰਸਾਵਲ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੧ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੩

89

ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਭਗਣ (sll ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਲਘੂ) ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ-—

- ਆਲਸ ਵਾਲੇ ਲੱਕ, ਪਏ ਕਿਸਮਤ ਨੂੰ ਰੋਵਣ। ਕਿਸਮਤ ਕਿਸਮਤ ਕਹਿਣ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕੰਮ ਨ ਹੋਵਣ। ਹਿੰਮਤ ਵਾਲੇ ਜੀਵ, ਜਿਹਾ ਆ ਢੌਆ ਢੌਵਣ। ਹਿੰਮਤ ਆਪਣੀ ਨਾਲ, ਸਦਾ ਹੀ ਪੁੱਗ ਖਲੌਵਣ।
- ਜਿਹੜੇ ਲਾਂਦੇ ਨੌਣ, ਫੇਰ ਨਾ ਪਲਕਾਂ ਲਾਵਣ। ਵਰ੍ਹਿਹੌ ਵੱਡੀ ਰਾਤ, ਅੱਖਾਂ ਦੇ ਵਿਚ ਬਿਤਾਵਣ। ਹਿੱਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਤਪੇ, ਜੇਠ ਤੇ ਅੱਖਾਂ ਸਾਵਣ। ਉਠਦੇ ਬਹਿੰਦੇ ਸਦਾ, ਸਜਣ ਦਾ ਨਾਮ ਧਿਆਵਣ।

ਨੌਟ—(੧) ਕਈਆਂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਰੋਲਾ ਛੰਦ ਨੂੰ ਵੀ 'ਰਸਾਵਲ' ਮੰਨਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੋਹਾਂ ਵਿਚ ਫਰਕ ਹੈ। ਰੋਲੇ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ (ss) ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਰਸਾਵਲ ਦੇ ਅੰਤ ਿਚ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਲਘੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਨਾਲੇ ਰੋਲੇ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਬਿਸਰਾਮ ਵਾਲੀ (ਅਰਥਾਤ ੧੧ਵੀ ਮਾਤਰਾ ਲਘੂ ਹੋਣੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਪਰ ਰਸਾਵਲ ਲਈ ਇਹ ਗੱਲ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ।

(੨) ਕਈ ਕਵੀ ਰਸਾਵਲ ਦੀ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ-ਲਘੂ ਦੀ ਥਾਂ ਕੇਵਲ ਲਘੂ ਹੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਸਮਝਦੇ ਹਨ ।

## ੧੮. ਤਾਟੈਕ

(੪ ਤੁਕਾਂ, ੧੬+੧੪=੩੦ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਤਿੰਨ ਗੁਰੂ)

ਤਾਟੰਕ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਮਾਤ੍ਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੩੦ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੬ ਉਪਰ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਰਲੀਆਂ ੧੪ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖ਼ੀਰ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਮਗਣ (sss ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ-ਗੁਰੂ) ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

> ੧) ਜਿਉ' ਜਿਉ' ਜਪੇ ਤਿਵੈ ਸੁਖੁ ਪਾਵੈ, ਸਤਿਗੁਰ ਸੇਵ ਸਮਾਵੈਗੋ। ਭਗਤ ਜਨਾ ਕੀ ਖਿਨ ਖਿਨ ਲੌਚਾ, ਨਾਮ ਜਪਤ ਸੁਖ ਪਾਵੈਗੋ।...

(ਅਲ-ਪੁਰ-ਸ਼ਰ ਵੇਸ਼ ,ਸਫ਼ਸ਼ ਪਟ=ਬੁਸ਼ - ਸਮੂ ਸ਼ (ਕਾਨ: ਅ: ਮ: ੪)

ਕ) ਸੁਖ ਨੀਂਦ ਜੇ ਸੁੱਤਾ ਚਾਹੇਂ, ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੁਸਾਰ ਵੱਸ ਨਾ ਪਈ ਅਮੀਰਾਂ ਦੇ । ਹੈ ਤੋਂ ਅਤੇ ਤੋਂ ਸਟਾਮ ਤੋਂ ਬੰਦੀ ਜਨ ਦੇ ਹਲੂਏ ਨਾਲੋਂ, ਟੁਕੜੇ ਭਲੇ ਫਕੀਰਾਂ ਦੇ। ਵਿਚ ਗੁਲਾਮੀ ਹੋਏ ਖੁਨਾਮੀ; ਸੁੱਕਣ ਲਹੂ ਸਰੀਰਾਂ ਦੇ। ਸੀਨੇ ਹੱਥ, ਖੌਣ ਨਿਹੁੜਾਈ, ਖੜੇ ਵਾਂਗ ਤਸਵੀਰਾਂ ਦੇ।

(ਚਾੜਿਕ)

ਤਾਟੰਕ ਦਾ ਇਕ ਹੋਰ ਰੂਪ ਵੀ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਮਗਣ (sss ਤਿੰਨ ਗੁਰੂ) ਦੀ ਥਾਂ ਕੇਵਲ ਇਕ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਅੰਤਿਮ ਸ਼ਬਦ ਨਿਰੰਤਰ ਮੁੰਦਰਾ, ਹਉਮੈ ਮਮਤਾ ਦੂਰਿ ਕਰੀ । ਕਾਮੁ ਕ੍ਰੋਧ ਅਹੰਕਾਰੁ ਨਿਵਾਰੈ, ਗੁਰ ਕੇ ਸਬਦਿ ਸੁ ਸਮਝ ਪਰੀ । ਖਿੰਥਾ ਝੋਲੀ ਭਰਿਪੁਰਿ ਰਹਿਆ, ਨਾਨਕ ਤਾਰੇ ਏਕ ਹਰੀ । ਸਾਚਾ ਸਾਹਿਬ ਸਾਚੀ ਨਾਈ;

ਪਰਖੇ ਗੁਰ ਕੀ ਬਾਤ ਖਰੀ। (ਸਿਧ ਗੋਸਟਿ)

ਕਈ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਤੋਂ ਵਧ ਵਾਲੇ ਵੀ ਰਸਾਵਲ ਛੰਦ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—

ਬਾਗੋਂ ਨਿਕਲ ਬਨਾਂ ਵਿਚ ਆਈ, ਓਟ ਤਕਾਂਦੀ ਥੱਕ ਗਈ। ਜਿਥੇ ਜਾਵਾਂ ਮਨ ਏ ਨਾਲੇ, ਇਸ ਤੋਂ ਕਿਥੇ ਲੁੱਕ ਸਕਾਂ ? ਮੂਰਤ ਇਸ ਵਿਚ ਅਜਬ ਸਮਾਈ, ਦੇਖ ਸਕਾਂ ਨ ਰੁੱਕ ਸਕਾਂ।

# ੧੯. ਮਾਤਰਿਕ ਸਵੱਯਾ

(੪ ਤੂਕਾਂ, ੧੬ × ੧੫=੩੧ ਮਾਤਰਾਂ, ਅੰਤ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ)

ਮਾਤਰਿਕ ਸਵੱਯਾ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੩੧ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਇਸਰਾਮ ੧੬ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ਅਗਲੀਆਂ ੧੫ ਉਪਰ, ਅਰਥਾਤ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਲਘੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਤੁਕਾਂਤ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

੧. ਨਾਭਿ ਕਮਲ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਾ ਉਪਜੇ, ਭੇਦ ਪੜਹਿ ਮੁਖ ਕੰਠ ਸਵਾਰਿ। ਜਾ ਕੀ ਭਗਤਿ ਜਨ ਪੂਰੇ, ਮੁਨ ਜਨ ਸੇਵਹਿ ਗੁਰ ਵੀਚਾਰਿ।

ਲਾਤਨੀ ਨਾਲਦੀਆਂ ਵਿੱਚ H (ਗੁਜਰੀ ਮ: É)

੨. ਤਾਰੇ ਗਿਣਦੇ ਔਸੀਆਂ ਪਾਂਦੇ, ਅਸੀਂ ਰਹੇ ਅੱਜ ਸਾਰੀ ਰਾਤ। ਵਿਚ ਉਡੀਕ ਦੇ ਕੁਝ ਨਾ ਪੁਛੋਂ, ਕੀਕੁਰ ਅਸਾਂ ਗੁਜ਼ਾਰੀ ਰਾਤ। ਕਰਨ ਇਬਾਦਤ ਮਾਰਨ ਸੌਨ੍ਹਾ,

ਭੇਖਲੀ ਭੁਵੈ ਬੁਝਾਬਰ ਵਿਚਾਲਗਨ ਦੇ ਕੱਢਣ ਰਾਤ । ਭਿਭ ਭਿਸਮ ਦਿਨ ਨੂੰ 555 ਜ਼ਾਹਿਦ ਜ਼ੌਰ ਤੇ ਆਸ਼ਕ ਤਾਈਂ, ਜੁਤਸੀ ਨੇ

ਇੱਕੋ ਜਿਹੀ ਪਿਆਰੀ ਰਾਤ । ਸਾਡ ਵਿਚੀ ਸ਼ਹੂਤ ਕਿ ਸ਼ਹੀ

ਕਈ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਤੋਂ ਵਧ ਵਾਲੇ ਵੀ ਮਾਤਰਿਕ ਛੰਦ ਲਿਖੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਚਾਤ੍ਰਿਕ ਜੀ ਦਾ ਝਰਨਾ (ਆਬਸ਼ਾਰ) ।ਉਸ ਵਿਚੋਂ ਕੁਝ ਤੁਕਾਂ ਨਮੂਨੇ ਵਜੋਂ ਹੇਠਾਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ:—

ਓ ਆਬਸ਼ਾਰਾ ਬਾਂਕੇ ਯਾਰਾ, ਸੁੰਦਰ ਰੂਪ ਅਪਾਰ ਓ ਯਾਰ। ਰੰਗ ਬਿਲੌਰੀ ਚਮਕ ਜ਼ਮੂਰਦੀ ਨੀਲਮ ਦਾ ਝਲਕਾਰ, ਓ ਯਾਰ। ਰਗ ਰਗ ਦੇ ਵਿਚ ਸ਼ਮਸ਼ੀ ਰਿਸ਼ਮਾਂ, ਖੌੜੀ ਨੂਰ ਬਹਾਰ, ਓ ਯਾਰ। ਮਾਸੂਮਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਾਂਗਰ,

ਚਾਲ ਸਮੇਂ ਦੀ ਵਾਂਗਰ ਇਕ ਰਸ, ਵਜਦੀ ਤੇਰੀ ਤਾਰ, ਉ ਯਾਰ। ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਉਬਾਲਾ ਝੱਗੋਂ ਝੱਗੀ, ਕਿ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤੋਂ ਜ਼ਿਲ੍ਹ

ਤਿਸ਼ਾਹਿਤ ਸਿੰਘ ਤੋਂ ਹੋਵੇਂ ਡਿਗਦੇ ਸਾਰ, ਉ ਯਾਰ । ਇਸ ਤੁਜੀ ਸ਼ਾਹ ਹੋਵੇਂ ਸ਼ਾਂਤ ਬਗਲ ਵਿਚ ਬਹਿ ਕੇ, 

ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੇ ਦਰਬਾਰ, ਉ ਯਾਰ। ਐਸਾ ਮਿਲੇ ਕਿ ਫੇਰ ਨ ਵਿਛੜੇ,

ੂਰ ਹਿਲੀ ਜਦੀ। ਇਸ ਨੂੰ ਹੋ ਜਾਵੇਂ ਇਕ ਸਾਰ, ਉ ਯਾਰ । ਮ ਸ਼ਰਮ ਮਰਾ (ਤੁਸਾਕ (ਤੁਸਾਕ), ਸੰਤਾ ਨਿਰ ਹੈ। 'ਤਿਲ ਨੇ ਉਨ ਜਾਂਦ ਹੁਦੀ (ਚੰਦਨ ਵਾੜੀ)

# हें पकारा हो हैं है है है है जा है जिस्से में जिस्से हैं अनुवार है (द)

- (੧) ਛੰਦ ਕਿਸ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ ? ਛੰਦ ਕਿੰਨੀਆਂ ਤੇ ਕਿਹੜੀਆਂ ਕਿਹੜੀਆਂ ਸ਼ਰੇਣੀਆਂ ਵਿਚ ਵੰਡੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ? ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਿਹੜੀ ਕਿਹੜੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਦੇ ਛੰਦ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਬਹੁਤੇ ਲਿਖੇ ਹਨ ਅਤੇ ਕਿਹੜੀ ਦੇ ਘੱਟ ?
- (੨) ੨੪-੨੪ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਕਿਹੜੇ ਕਿਹੜੇ ਛੰਦ ਹਨ, ਉਨ੍ਹ ਦਾ ਆਪੌ ਵਿਚ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਦੇ ਕੇ ਸਮਝਾਓ ।
- (੩) ਦੌਹਿਰੇ ਤੇ ਸੌਰਠੇ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦੱਸੋਂ ਅਤੇ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰੋਂ ਕਿ ਦੋਹਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਇਕ ਸੋਰਠਾ ਲੈਕੇ ਉਸ ਦਾ ਦੋਹਰਾ ਬਣਾਓ।
- (੪) ਰੌਲਾ, ਰਸਾਵਲ, ਗੀਆ ਮਾਲਤੀ ਤੇ ਦਵੱਯਾ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦੱਸੋਂ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਫ਼ਰਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ?
- ੱ (u) ਦੱਸੋਂ ਕਿ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਛੰਦਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਬਾਰੇ ਕੀ ਕੀ ਨੇਮ ਨਿਭਾਉਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ :--

੧੫ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਤੁਕ ਵਾਲੀ ਚੌਪਾਈ, ੧੬ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਤੁਕ ਵਾਲੀ ਚੌਪਾਈ ਦੋਹਿਰ, ਰੱਲਾ ੧੬ + ੧੬ + ੧੧ + ੧੪ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਤੁਕ ਵਾਲਾ ਸੱਲਹਾ, ਅੜਿੱਲ; ਦਵੱਯਾ, ਰੱਤਾ, ਰਸਾਵਲ, ਗੀਆ ਤੇ ਮਾਤਰਿੱਕ ਸਵੱਯਾ।

- (੬) ਹੇਠਾਂ ਲਿਖੇ ਛੰਦ ਕਿੰਨੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ :— ਕਬਿਤ, ਕੁੰਡਲੀਆਂ, ਸੌਲਹਾ, ਗੀਆ ਮਾਲਤੀ, ਸਵੱਯਾ: ਰਸਾਵਲ, ਰੌਲਾ ਰੁਬਾਈ।
- (੭) ੧੬+੧੨ਂ=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲੇ ਕਿਹੜੇ ਛੰਦ ਹਨ ? ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਦੇ ਕੇ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰੋ।
  - (੮) ਬੈਂਤ ਕਿਸ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਹਿਲਾਂ ਪਹਿਲ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਪਰਚਲਤ

ਹੋਏ ਬੈਂ'ਤਾਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦੱਸ ਕੇ ਵੰਨਗੀ ਦਿਓ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਬੈਂ'ਤਾਂ ਵਿਚ ਤੇ ਨਵੀਨ ਬੈਂ'ਤਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਉਦਾਹਰਣ ਦੇ ਕੇ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰੋਂ ।

(੯) ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਛੰਦ ਕਿੰਨੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ਕਿੰਨੇ ਤੁਕਾਂਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਤੁਕਾਂਗ ਵਿਚ ਕਿੰਨੇ ਕਿੰਨੇ ਅੱਖਰ ਜਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ :—

ਕਬਿੱਤ, ਕੌਰੜਾ, ਡਿਓਦ, ਛਪੈ, (ਚਿਤਰਕਲਾ।

- (੧੦) ਹੇਠਾਂ ਲਿਖੇ ਛੰਦ ਦਾ ਨਾਂ, ਰੂਪ ਤੇ ਲੱਛਣ ਦੱਸੋਂ :--
- (੧) ਮੁੜ ਮੁੜ ਡੰਗ ਚਲਾਵੇ ਠੂਹਾਂ, ਸਾਧੂ ਫੇਰ ਬਚਾਵੇ । ਕਿਸੇ ਕਿਹਾ 'ਤੂੰ ਪਾਗਲ ਹੈ ਂ ? ਇਹ ਬਾਜ਼ ਕਦੇ ਨ ਆਵੇ' । ਉਤਰ ਦਿੱਤਾ, 'ਆਪਣਾ ਆਪਣਾ ਧਰਮ ਸਭਸ ਨੂੰ ਪਯਾਰਾ । ਉਸ ਦਾ ਬਰਮ ਦੁਖਾਣਾ ਹੈ, ਮੇਰਾ ਦਯਾ ਸਿਖਾਵੇ ।'
- (੨) ਫੇਰ ਸ਼ਿਕਾਰੀ ਵੇਖਿਆ ਸੁੰਦਰ ਉਹ ਅਸਥਾਨ । ਜੰਗਲ ਡਾਢਾ ਸੰਘਣਾ ਵੱਡੀ ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਾਨ ।
- (੩) ਵਿਚ ਗੁਲਾਮੀ ਹੋਏ ਖੁਨਾਮੀ, ਸੁੱਕਣ ਲਹੂ ਸਰੀਰਾਂ ਦੇ ।
- ੁ (੪) ਕਿਹੜੇ ਮੁੱਖ ਥੀ' ਕਰਾਂ ਤਾਰੀਫ਼ ਤੇਰੀ, ਜੱਗ ਰੱਖ ਲਿਆ ਨਾਨਕ ਸ਼ਾਹ ਸਾਈਆਂ ।

ਨਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਸੂਚ । ਨਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਸੂਚ । ਲਹਵ ਹੈ ੂੰ ਇਹ ਸੰਗਤਾ ਲੈਂਡੇ ਉਸ ਦਾ ਦੇਹੜਾ ਫ਼ਰਾਓਂ ।

ਮਿਲਦਾ ਹੈ <sub>ਤੋਂ ਵ</sub>ੱਝ) ਗੌਜ਼ਨ ਰਜ਼ਾਵਲ, ਗੰਸ<mark>ਦ 00 ਜੇ</mark> ਤੇ ਦਰੱਧਾ ਦੇ ਲੱਖਣ ਦੱਸੋਂ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ

ਕਈਆਂ ਕਈ ਪ੍ਰਿੰਡ ਦੇਸ਼ ਕਿ ਹੇਰ ਇੱਥੇ ਵੇਦਾ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖੀਦਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਬਾਰੇ ਕੀ ਹਨ। ਪੀ ਨੇਮ,ਨਿਭਾਉਣਾ ਹੈ ਦਾ ਹੈ :—

ਜੰਪ ਮਾਤਤਾਂ ਦੀ ਤੁਝ ਵਾਲੀ ਚੌਪਾਈ, ੧੬ ਮਾਤਰਾਂ ਦੇ ਤੁਝ ਵਾਲੀ ਚੌਪਾਈ ਦੋਹਿਰ, ਤੋਲਾ ੧੬+ ੧੬+ ੧੧. +੧੪ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਤੁਰ ਵਾਲਾ ਸੰਲਹਾ, ਅਹਿੰਦ; ਦਵੱਖਾਂ, ਹੱਤਾ, ਰਸਾਵਲ, ਅੰਆ ਤੇ ਮਾਤਰਿੱਕ ਸਵੰਧਾ ।

—: তে উঠি ট কিছ পৰ্বতিলৈ হ'ব টু'ট তে (৯)

ਰਬਿਤ, ਬੁੰਡਲੀਆਂ, ਜਲਹਾ, ਕੀਆਂ ਮਾਲਤੀ, ਸਵੱਯਾ: ਰਸਾਵਲ, ਬੋਲਾ

। ਭਿਾਸ਼ਜ਼

- (੭) ੧੬+੧੨=੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾ ਵਾਲੇ ਵਿਹੜੇ ਛੇਦ ਹਨ ? ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਉਦਾਹਤਣਾ ਦੇ ਕੇ ਜਪਸ਼ਟ ਕਰੇ।
- (੮) ਬੈਂਤ ਬਿਸ਼ ਨੂੰ ਕਰਿਵ ਹਨ, ਪਹਿਲਾਂ ਪਹਿਲ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਪਰਚਲਤ

## 

त्र प्राच सिक्स मधि महामान

DULLER OF THE PERSON AND PROPERTY OF THE PERSON

DE VOLUME TO BE THE DR WENDERLY MINDELLY

# ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਭੇਦ

ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਧਾਰਨਾਂ ਤੇ ਤੱਲਾਂ ਉਤੇ ਵੱਖੋਂ ਵੱਖ ਭਾਂਤ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕਾਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਰਚੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਲੌਕ ਗੀਤਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਕਈ ਪਰਕਾਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਕਵਿਤਾ ਦੀਆਂ ਜਿਹੜੀਆਂ ਵੰਨਗੀਆਂ ਦੇਸ਼ ਵਿਚ ਪਰਚਲਤ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕੁਝ ਕੁ ਦਾ ਵੇਰਵਾ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

### ੧. ਬਾਰਾਂ ਮਾਹਾ

ਬਾਰਾਂ ਮਾਹਾ ਉਸ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਜਿਸ ਵਿਚ ਦੇਸੀ ਸੰਮਤ ਦੇ ਬਾਰਾਂ ਮਹੀਨਿਆਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਉਪਰ ਛੰਦ ਰਚੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਬਾਰਾਂ ਮਾਹਾ ਚੇਤ ਦੇ ਮਹੀਨੇ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਆਮ ਕਰਕੇ ਬਾਰਾਂ ਮਾਹਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ 'ਵਿਛੱੜਾ ਤੇ ਮਿਲਾਪ' ਵਿਛੱੜੇ ਦਾ ਦੁੱਖ, ਮਿਲਾਪ ਦੀ ਤਾਂਘ ਤੇ ਸੁਖ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਛੰਦ ਦਾ ਕੋਈ ਖਿਆਲ ਨਹੀਂ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਛੰਦ ਭਾਵੇਂ ਕਿਸੇ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਉਸਦੇ ਮੁੱਢ ਵਿਚ ਮਹੀਨੇ ਦੇ ਨਾਂ ਦਾ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ।

ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਬਾਰਾਂ ਮਾਹ ਤੁਖਾਰੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਦਾ ਹੀ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਨੇ ਮਾਝ ਰਾਗ ਵਿਚ ਬਾਰਾਂਮਾਹ ਰਚਿਆ। ਮਗਰੋਂ ਕਈਆਂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਬਾਰਾਂਮਾਹ ਲਿਖੇ। ਲੋਕ–ਗੀਤਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਕਈ ਬਾਰਾਂਮਾਹ ਪਰਸਿੱਧ ਹਨ।

# (ਰਾਜ਼ ਸ਼ੁਝੂ)ਉਦਾਹਰਣ :—

੧. ਚੇਤੁ ਬਸੰਤੁ ਭਲਾ ਭਵਰ ਸੁਹਾਵੜੇ। ਬਨ ਫੂਲੇ ਮੰਝਿ ਬਰਿ ਮੈਂ ਪਿਰ ਘਰ ਘੜ ਬਾਹੁੜੇ। ਪਿਰ ਘਰਿ ਨਹੀਂ ਆਵੇ, ਧਨ ਕਿਉਂ ਸੁਖ ਪਾਵੇ, ਬਿਰਹਿ ਬਿਰੋਧ ਤਨੁ ਛੀਜੈ। ਕੇਕਲ ਅੰਬਿ ਸੁਹਾਵੀ ਬੱਲੈ ਕਿਉਂ ਦੁਖੁ ਅੰਕਿ ਸਹੀਜੈ। ਭਵਰ ਭਵੰਤਾ ਫੂਲੀ ਡਾਲੀ ਕਿਉਂ ਜੀਵਾ ਮਰ ਜਾਏ। ਨਾਨਕ ਚੇਤਿ ਸਹਿਜ ਸੁਖੁ ਪਾਵੇਂ ਜੇ ਹਰਿ ਵਰੁ ਘਰ ਧਨ ਪਾਏ।

80

ਚੇਤਿ ਗੋਵਿੰਦੁ ਅਰਾਧੀਆਂ ਹੋਵੇਂ ਅਨੰਦੁ ਘਣਾ। ਸੰਤ ਜਨਾ ਮਿਲਿ ਪਾਈਐ ਰਸਨਾ ਨਾਮ ਭਣਾ। ਜਿਨਿ ਪਾਇਆ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪਣਾ ਆਏ ਤਿਸਹਿ ਗਣਾ। ਇਕੁ ਖਿਨੁ ਤਿਸੂ ਬਿਨੁ ਜੀਵਣਾ ਬਿਰਥਾ ਜਨਮ ਜਣਾ। ਜਲਿ ਬਲਿ ਮਹੀਅਲਿ ਪੂਰਿਆ ਰਵਿਆਂ ਵਿਚ ਵਣਾ। ਸੇ ਪ੍ਰਭੁ ਚਿਤਿ ਨ ਆਵਈ ਕਿਤੜਾ ਦੁਖੁ ਗਣਾ। ਜਿਨੀ ਰਾਵਿਆ ਸੌ ਪ੍ਰਭੂ ਤਿੰਨਾ ਭਾਗੂ ਮਣਾ । ਭਿਲ ਕਿ ਹਰਿ ਦਰਸ਼ਨ ਕਉ ਮਨੂ ਲੱਚਦਾ ਨਾਨਕ ਪਿਆਸ ਮਨਾ। ਰੂ ਸਭੇ ਸ਼ਾਂ ਚੇਤਿ ਮਿਲਾਏ ਸੌ ਪ੍ਰਭੂ ਤਿਸ ਕੇ ਪਾਇ ਲਗਾ । ਾ ਹੈ ਵਿਸ਼ਾ ਬਰੀ ਵਿੱਚ ਬਰੇ ਹੈ ਕਿ ਬਰ ਪਣਾ (ਬਾਰਾਮਾਹ, ਮਾਝ: ੫)

- ਵੈਸਾਖ ਪਕੜੀ ਦਾਖ, ਵੇ ਅਲਤੀ ਤੌੜ ਨ ਸਕਾਂ। ਵੇ ਤੂ ਗਇਓ ਪਰਦੇਸ, ਮੈਂ ਦਾਖਾਂ ਕਿਤ ਬਿਧ ਰੱਖਾਂ ? ਜ਼ਿਲ ਓ ਵਮਸ ਜਿੰਨ ਘੱੜੀ ਹੇਠ ਵੇ ਧੁੱਪਾਂ ਪੈਣ ਬੁਲਾਈ । ਰੂਸ ਨੂੰ ਕਿਸ ਵੇਂ ਦੇਮਾਂ ਦਿਆਂ ਲੱਭੀਆ ਪਰਦੇਸ਼ ਨਾ ਜਾਈ । ਲੱਕ ਗੀਤ)
- ਦਿਲ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਪਾਣਮੂ ਅਸੂੰ ਅਸਾ ਤੁਹਾਡੀ ਆਸ, ਦੇ ਸਭਨੇ ਮੁਸ਼ ਦੇ ਸਮਣ ਦਿ ਸੁਸਟ ਸਿਲ ਤੁਸ਼ਲ ਦੀ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਰਿਨ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਪਾਣਮੂ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਦੇਵਾ ਤੁਹਾਡੀ ਆਸ, ਦੇ ਸਭਨੇ ਮੁਸ਼ ਦੇ ਸ਼ਿਲ੍ਹੇ ਦਿਲਦੇ ਤੁਸ਼ਲ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਦੀ ਤੁਸ਼ਲ ਦੇ ਸ਼ਿਲ੍ਹੇ ਸਾਡੀ ਜਿੰਦ ਤੁਹਾਡੇ ਪਾਸ, <sub>ਵਾਕਰਮ</sub> ਸ਼ੂਲੀ 'ਛਾਫ਼ ਰਾਡ ਮਾਰਾਜ਼ ਸਾਹਮੀਲਿਟ है हिस्स अवीड है ਜਿਗਰ ਮੁੱਢ ਪਰੇਮ ਦੀ ਲਾਸ, ਫ਼ਿਸ਼ਾ ਡੁੱਡ ਸ਼ਹਾਨ ਮੁਸ਼ਾ ਸ਼ਹੀ ਸਾਸ, ਹਨ। ਜ਼ਿਸ਼ਾ ਲੁਹੀਕ ਤੋਂ ਇਸ ਸ਼ਹੂ ,ਜ਼ੁਤੂਤੀ

ਲਿਤਮ । ਪ੍ਰਸ਼ਾਵਿਤ ਰਾਜਪਾਤ ਦੂਰ ਸੂਲਾਂ ਸਾੜੀ ਆਂ। ਇਸ । ਪ੍ਰਸ਼ਾਵਿਤ ਰਾਜਪਾਤ ਦੂਰ ਸਾੜੀ ਆਂ। ਸੂਲਾਂ ਸਾੜ ਰਹੀ ਬੇਹਾਲ, ਸਿਲਾ ਰਾਮਾਂਤਾਰ ਹੈ ਕਿਵੇਜ਼ ਨੂੰ ਜਿਲ੍ਹਾ ਤੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸਾਲ ਹੈ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ

ਮੂਠੀ ਤਦੋਂ ਨਾ ਗਈ ਆਂ ਨਾਲ, ਬੁਲ੍ਹਾ ਸ਼ਹੂ ਦੀ ਕਰਸਾਂ ਭਾਲ,

ਪਿਆਰੇ ਮਾਰੀ ਆਂ । 552 ਲਸ ਵਜੇਸ਼ ਵਿੱਚ

ਚੜ੍ਹਿਆ ਮਾਹ ਵਿਸਾਖ ਸੁਹਾਵਣਾ, ч. ਅਸਾਂ ਨਿਤ ਤੇਰਾ ਗ਼ਮ ਖਾਵਣਾ, ਮੈਂ ਸਾਵੀ ਪੀਲੀ ਹੋ ਰਹੀ, उह कार्य विका । ਰਿਹਿਸ ਮੀ ਕੀ ਦੇਹੀ ਜ਼ਰਦ ਵਸਾਰ ਦੀ ।

ੂਨਿੱਤ,ਤਿੱਤਰ ਮੌਰ ਉਡਾਵਦੀ, ਨਿਲ ਵਲੇਸ਼ ਰਵਣ । ਉਸ ਨੂਰ ਮੈਂ ਰੋ ਰੋ ਔਸੀਆਂ ਪਾਂਵਦੀ ਜਨੀਕ ਵੀਓ ਸਨਾਨ (ਨ :ਸ ਸ਼ਾਮਾਂਬਾਡ) ਮੈਂ ਡਰਦੀ ਪਾਸ ਪੜੋਸੀਆਂ

ਛਪ ਪੁਛਦੀ ਪੰਡਤ ਜੋਸ਼ੀਆਂ, ਸਭ ਮੁੱਲਾਂ ਰਮਲੇ ਢੂੰਡਦੀ ਉਠ ਖਾਬਾਂ ਰੌਜ ਵਿਚਾਰਦੀ। ਕੌਈ ਭੇਜ ਸੁਨੇਹਾ ਸੁਖ ਦਾ, ਕੌਈ ਲਿਆਵੇ ਤੇਰੇ ਮੁਖ ਦਾ, ਬਿਨ ਪਾਣੀ ਮਛਲੀ ਮਰ ਚਲੀ, ਕਦੀ ਖਬਰ ਤੂੰ ਲੈ ਬੀਮਾਰ ਦੀ। ਨਿਤ ਫਰਦ ਫਕੀਰ ਪੁਕਾਰਦਾ, ਸਾਨੂੰ ਤਲਬ ਤੇਰੇ ਦੀਦਾਰ ਦੀ।

(ਫਰਦ ਛਕੀਰ)

### ਤਰ ਜ਼ਿਲ ਭਗਾ ਸ਼ਗ਼ਤ ਕ. ਸਤਵਾਰਾ

(ਣਿੱਡ ਸੱਤਾਂ ਵਾਰਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਉਤੇ ਰਚੀ ਛੌਦਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਨੂੰ ਸਤਵਾਰਾ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਸਤਵਾਰਾ ਐਤਵਾਰ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀ ਛਨਿਛਰ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹਫਤਾ ਛਨਿਛਰ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਬੁਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ ਦਾ ਅਠਵਾਰਾ ਆਮ ਪਰਸਿਧ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਬਿਲਾਵਲ ਰਾਗ ਵਿਚ 'ਵਾਰ ਸਤ' ਨਾ ਦਾ ਸਤਵਾਰਾ ਲਿਖਿਆ ਹੈ। ਸਤਵਾਰੇ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੀ ਸਿਛਤ, ਉਸ ਦੇ ਵਿਛੱੜੇ ਦਾ ਦੁਖ਼, ਉਸ ਦੇ ਮਿਲਣ ਦੀ ਸਿੱਕ ਆਦਿ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

9. ਛਨਿਛਰਵਾਰ ਉਤਾਵਲੇ ਦੇਖ ਸਜਣ ਦੀ ਸੋ।
ਅਸਾਂ ਮੁੜ ਘਰ ਢੇਰ ਨ ਆਵਣਾ, ਹੋ ਹੋਣੀ ਹੋਗ ਸੁ ਹੈ।
ਵਾਹ ਵਾਹ ਛਨਿਛਰਵਾਰ ਵਹੇ ਲੇ,
ਦੁਖ ਸਜਣ ਦੇ ਮੈਂ ਲਿਦਿ ਪੇਲੇ,
ਢੂੰਡਾਂ ਔਝੜ ਜੰਗਲ ਬੇਲੇ;
ਅਧੜੀ ਰੇਨ ਕੁਵੇਲੜੇ ਵੇਲੇ,
ਬਿਰਹੋਂ ਘੇਰੀਆਂ।
ਬੜੀ ਤਾਂਘ ਤੁਸਾਡੀਆਂ ਤਾਂਘਾਂ,
ਰਾਤੀ ਸੁਤੜੇ ਸ਼ੇਰ ਉਲਾਂਘਾਂ,
ਉਚੀ ਚੜ੍ਹ ਕੇ ਕੂਕਾਂ ਚਾਂਘਾਂ.
ਸੀਨੇ ਅੰਦਰ ਰੜਕਣ ਸਾਂਗਾਂ,।

ਾਲਾਡ ਲੰਮ ਭਾਵਨਾ ਪਿਆਰੇ ਤੇਰੀਆਂ । ਵਵਲ

(ਬੁਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ)

86

ਮੰਗਲਿ ਮੌਹਿਆ ਮੌਹ ਉਪਾਇਆ। ਆਪੇ ਸਿਰਿ ਸਿਰ ਧੌਧੇ ਲਾਇਆ। ਆਪਿ ਬ੍ਰਝਾਏ ਸੌਈ ਬ੍ਰੂਫ਼ੇ, ਗੁਰ ਕੇ ਸਬਦਿ ਦਰੁ ਘਰੁ ਸੂਝੇ। ਪ੍ਰੇਮ ਭਗਤਿ ਕਰੇ ਲਿਵ ਲਾਇ। ਹਉਮੈ ਮਮਤਾ ਸਬਦਿ ਜਲਾਇ।

(ਬਿਲਾਵਲ ਮ: ੩. ਵਾਰ ਸਤ)

# ੩. ਸੀ-ਹਰਫੀ

'ਸੀ-ਹਰਫੀ, ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਤੀਹ-ਅੱਖਰੀ'। ਜਿਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਅਰਬੀ ਵਰਣ ਮਾਲਾ ਅਨੁਸਾਰ ਤੀਹਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਉਤੇ ਛੰਦ ਰਚੇ ਹੋਣ, ਉਸ ਨੂੰ ਸੀ-ਹਰਫੀ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਹਰ ਅੱਖਰ ਨੂੰ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਮੁੱਢ ਵਿਚ ਰਖ ਕੇ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਅਰਬੀ ਵਰਣ ਮਾਲਾ ਦੇ ਅਸਲ ਵਿਚ ੨੮ ਅੱਖਰ ਹਨ। ਉਹ ਤੀਹ ਅੱਖਰ ਇਸ ਤਰਤੀਬ ਅਨੁਸਾਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਇਸੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਵਰਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਅਲਫ, ਬੇ. ਪੇ, ਤੇ ਸੇ, ਜੀਮ, ਹੇ ਖੇ, ਦਾਲ, ਜ਼ਾਲ, ਰੇ, ਜ਼ੇ, ਸੀਨ, ਸਵਾਦ, ਜ਼ਵਾਦ, ਤੱਏ, ਜ਼ੋਏ, ਐਨ, ਗੈਨ, ਛੇ, ਕਾਫ਼, ਗਾਫ਼, ਕਸ਼ਸ਼, ਲਾਮ, ਮੀਮ, ਨੂਨ ਵਾ, ਹੇ, ਲਾਮ, ਅਲਫ਼, ਬੇ।

ਸੀ-ਹਰਫੀ ਵਿਚ ਬੈੱਤ ਦੀ ਹੀ ਵਰਤੋਂ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਬਹੁਤੀਆਂ ਸੀ-ਹਰਫੀਆਂ ਸੂਫੀ ਤੇ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ। ਵਖੋਂ ਵਖ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਲੈ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬੈੱਤਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣਾਂ :---

੧. ਕਾਫ਼—ਕੱਈ ਜਹਾਨ ਤੇ ਨਹੀਂ ਹੋਣਾ,

ਹਰੀ ਸਿੰਘ ਜੇਹਾ ਵੱਡੀ ਓਟ ਵਾਲਾ।

ਪਹਿਲਾਂ ਹੱਥ ਸਰਕਾਰ ਨੂੰ ਦਸਿਆ ਸੂ,

ਕਿਲ੍ਹਾ ਫਤੇ ਕੀਤਾ ਸਿਆਲਕੌਟ ਵਾਲਾ।

ਦੂਜਾ ਹੱਥ ਸਰਕਾਰ ਨੂੰ ਦਸਿਆ ਸੂ,

ਕਿਲ੍ਹਾ ਮਾਰ ਮੌਇਆ ਜਮਰੌਦ ਵਾਲਾ।

ਕਾਦਰਯਾਰ ਜਹਾਨ ਤੇ ਨਹੀਂ ਰਹਿਣਾ,

. ਲਸ਼ਕਰ ਮਿਲ ਗਿਆ ਜੋ ਮਲਕੁਲ ਮੌਤ ਵਾਲਾ।

QO.

੨. ਅਲਫ਼ ਉਠ ਕੇ ਆਪ ਸੰਮ੍ਹਾਲ ਮੱਝੀਂ,

ਰਾਂਝਾ ਚਲਿਆ ਰਾਹ ਜੰਜਾਲ ਹੀਰੇ। ਇਹ ਲੈ ਘਿੰਨ ਮੱਝੀਂ ਲੈ ਘਿੰਨ ਭੂਰਾ,

ਘਰ ਆਪਣਾ ਗੱਖ ਸੰਮ੍ਹਾਲ ਹੀਰੇ। ਨਿੱਤ ਖੇੜਿਆਂ ਵਲ ਹੈ ਚਿੱਤ ਤੇਰਾ,

ਨਹੀਂ ਰਾਂਝੇ ਦੀ ਤਰਫ਼ ਖਿਆਲ ਹੀਰੇ । ਖੇਹੇ ਮਰੀ ਦੇ ਡੰਗਰ 'ਹੁਸੈਨ' ਅਸੀਂ,

ਭਠ ਨਾਲ ਬੇਕਦਰਾਂ ਦੇ ਜਾਲ ਹੀਰੇ। (ਸ਼ਾਹ ਹੁਸੈਨ)

ਜੀਮ ਜੁਆਨੀ ਚਾਰ ਦਿਨ, ਮਤ ਹੋਵੇਂ ਮਗਰੂਰ।
ਪੀਰ ਪੈਗੰਬਰ ਔਲੀਆ ਸਭ ਮੌਤ ਲੰਘਾਏ ਪੂਰ।
ਭੱਠ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਜੀਵਣਾ, ਅੱਠੇ ਪਹਿਰ ਜੰਜਾਲ।
'ਫਰਦ' ਲੇਖਾ ਲੈਂਸੀਆ, ਰੱਬ ਕਾਦਰ ਜੁੱਲ ਜਲਾਲ।
(ਜਾਲ) ਜ਼ਿਕਰ ਖੁਦਾਇ ਦਾ ਨ ਕਰ ਜ਼ਾਹਿਰ ਖ਼ੱਲਕ ਖੂਦਾਏ।
ਅੰਦਰ ਕਰ ਤੂੰ ਬੰਦਗੀ ਬਾਹਿਰ ਪਰਦਾ ਪਾਏ।
ਮੁਲ ਨ ਵੇਚੀ' ਇਲਮ ਨੂੰ ਨ ਕਰ ਕਿਸੇ ਸਵਾਲ।
'ਫ਼ਰਦਾ' ਲੇਖਾ ਲੈਂਸੀਆਂ ਰਬ ਕਾਦਰ ਜੁੱਲ ਜਲਾਲ। (ਫਰਦ ਫਕੀਰ)

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਰੇ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰੋਂ ਵਾਰੀ ਛੰਦ ਦੇ ਮੁਢ ਵਿਚ ਰਖ ਕੇ ਸੀਹਰਫੀ ਰਚੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

## 8. ਪੈ<sup>÷</sup>ਤੀ-ਅੱਖਰੀ

ਜਿਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਗੁਰਮੁਖੀ ਵਰਣਮਾਲਾ ਦੇ ਪੈ'ਤੀ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਵਾਰੋਂ ਵਾਰੀ ਲੈ ਕੇ ਛੰਦ ਰਚੇ ਹੋਣ, ਉਸ ਨੂੰ 'ਪੈ'ਤੀ-ਅੱਖਰੀ' ਆਖਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਨੇ 'ਪੱਟੀ' ਨਾਂ ਦੀ ਇਕ ਪੈ'ਤੀ ਅੱਖਰੀ, ਰਾਗ ਆਸਾ ਵਿਚ ਰਚੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਦਵੱਯਾ ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਪੈ'ਤੀ ਅੱਖਰੀ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਲਿਖੀ ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣ—

in halings of

ਸਸੈ ਸੋਇ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟਿ ਜਿਨਿ ਸਾਜੀ, ਸਭਨਾ ਸਾਹਿਬੁ ਏਕੁ ਭਇਆ। ਸੇਵਤ ਰਹੇ ਚਿਤੁ ਜਿਨ ਕਾ ਲਾਗਾ, ਆਇਆ ਤਿਨ ਕਾ ਸਫਲੁ ਭਇਆ। ਘਘੈ ਘਾਲ ਸੇਵਕੁ ਜੇ ਘਲੈ; ਸਬਦਿ ਗੁਰੂ ਕੇ ਲਾਗਿ ਰਹੈ। ਬੁਰਾ ਭਲਾ ਜੇ ਸਮ ਕਰਿ ਜਾਣੇ. ਇਨਿ ਬਿਧਿ ਸਾਹਿਬੁ ਰਮਤੁ ਰਹੇ। ਜਿਸ ਕਵਿਤਾ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਮੁਢ ਵਿਚ ਜਾਂ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਪੈਂਤੀ ਅੱਖਰ ਤਰਤੀਬਵਾਰ ਆਉਣ. ਉਸ ਨੂੰ ਵੀ ਪੈਂਤੀ-ਅੱਖਰੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—

- ਉਠ ਬੰਦੇ ਤੂੰ ਰੱਬ ਚਿਤਾਰ।
   ਅੱਗਾ ਆਪਣਾ ਲੈ ਸਵਾਰ।
   ਇਸ ਦੇਹੀ ਦਾ ਕੀ ਇਤਬਾਰ?
   ਸਿਰ ਤੇ ਹਰਦਮ ਕਾਲ ਤਿਆਰ।
   ਹੋਸੀ ਉਸ ਦਾ ਇਕ ਦਿਨ ਵਾਰ।
  - ਜੇ ਤੈ' ਰੱਬ ਨੂੰ ਮਿਲਨ ਦਾ ਚਾਉ;
     ਸਵੇਰੇ ਉਠ ਹਰਿ ਨਾਮ ਧਿਆ,
     ਹੱਕ ਹਲਾਲ ਦੀ ਕਰੀ ਕਮਾਈ,
     ਕਦੇ ਨਾ ਬੈਠੀ ਬੁਰਿਆਂ ਪਾਸ,
     ਨਿੰਦਕ ਦਾ ਨਾ ਕਰੀ ਵਿਸਾਹ।

### (ਲੀਰਕ ਤਰਕ) ਦੇ ਕਾਮਨ ਕੀ ਕਾਪ, ਸੱਦ

ਸਦ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਇਕ ਸੰਗ ਵਾਲਾ ਗੀਤ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਪੇਂਡੂ ਲੌਕ ਦਿਲ ਚੀਰਵੀ ਸੁਰ ਵਿਚ ਲੰਮੀ ਹੋਕ ਗਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਭਾਈ ਸੁੰਦਰ ਜੀ ਦੀ ਰਾਮਕਲੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਰਚੀ 'ਸੱਦ' ਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਜੌਤੀ ਜੌਤਿ ਸਮਾਉਣ ਮਗਰੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਯਾਦ ਵਿਚ ਰਚੀ ਗਈ। ਇਸ ਵਿਚ ਸੰਗ ਪਰਗਟ ਕਰਨ ਦੀ ਥਾਂ, ਸੰਗ ਕਰਨੋਂ ਵਰਜਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਮੌਤ ਤੇ ਮੌਤ ਦੇ ਮਗਰੋਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਸਬੰਧੀ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੱਤੇ ਗਏ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—

'ਸਤਿਗੁਰ ਭਾਣੇ ਆਪਣੇ ਬਹਿ ਪਰਵਾਰ ਸਦਾਇਆ।
ਮਤ ਮੈੰ' ਪਿਛੇ ਕੋਈ ਰੌਵਸੀ ਸੌ ਮੈੰ' ਮੂਲ ਨ ਭਾਇਆ।
ਮਿਤ ਪੈਂਝੇ ਮਿਤੁ ਬਿਗਸੈ ਜਿਸੁ ਮਿਤ ਕੀ ਪੈਜ ਭਾਵਏ।
ਤੁਸੀਂ' ਵੀਚਾਰੁ ਦੇਖਹੁ ਪੁਤ ਭਾਈ ਹਰਿ ਸਤਿਗੁਰੂ ਪੈਨਾਵਏ।
ਸਤਿਗੁਰੂ ਪਰਤਖਿ ਹੋਂਦੇ ਬਹਿ ਰਾਜੁ ਆਪ ਟਿਕਾਇਆ।
ਸਭਿ ਸਿਖ ਬੰਧਪ ਪੁਤ ਭਾਈ ਰਾਮਦਾਸ ਪੈਰੀ ਪਾਇਆ।'

ਮਿਰਜ਼ਾ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਕਿੱਸੇ ਵਿਚ ਪੀਲੂ ਕਵੀ ਨੇ ਸੱਦ ਲਿਖੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੂੰ ਮਿਰਜ਼ੇ ਦੀਆਂ 'ਵਾਜਾਂ' ਲਾਉਣ ਵਾਲੇ ਪੇ'ਡ ਬੜੀ ਦਰਦ ਭਰੀ ਸੁਰ ਵਿਚ ਉੱਚੀ ਲੰਮੀ ਹੋਕ ਲਾ ਕੇ ਮੇਲਿਆਂ ਇਕੱਠਾਂ ਵਿਚ ਗਾਇਆ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਸੱਦ ਇਹ ਹੈ— 'ਮੰਦਾ ਕੀਤਾ ਸੁਣ ਸਾਹਿਬਾਂ, ਮੇਰਾ ਤਰਕਸ਼ ਟੰਗਿਆ ਜੰਡ। ਤਿੰਨ ਸੌ ਕਾਨੀ ਮਿਰਜ਼ੇ ਜੁਆਨ ਦੀ ਦਿੰਦਾ ਸਿਆਲਾਂ ਨੂੰ ਵੰਡ। ਪਹਿਲੋਂ ਮਾਰਦਾ ਵੀਰ ਸ਼ਮੀਰ ਦੇ, ਦੂਜੀ ਕੁਲੇ ਦੇ ਤੰਗ। ਤੀਜੀ ਮਾਰਾਂ ਜੌੜ ਕੇ ਜੀਹਦੀ ਹੋਈ, ਤੂੰ ਮੰਗ।

ਦਸਮ ਗਰੰਥ ਵਿਚ ਇਕ 'ਸੱਦ' ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ ਤੁਕਾਂ ਹਨ, ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੨੮ ਮਾਤਰਾਂ ਹਨ ਅਤੇ ਪਹਿਲਾ ਬਿਸਰਾਮ ੧੭ ਉਪਰ ਤੇ ਦੂਜਾ ੧੨ ਉਪਰ ਹੈ, ਅਤੇ ਤੁਕ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਯਗਣ (।ss) ਹੈ—

> 'ਸੁਣ ਕੇ ਸੱਦ ਮਾਹੀ ਦਾ ਮੋਹੀ. ਪਾਣੀ ਘਾਹ ਮੁਤੌਨੇ। ਕਿਸ ਹੀ ਨਾਲ ਨ ਰਲੀਆਂ ਕਾਈ, ਕਾਰੀ ਸ਼ੌਕ ਪਯੌਨੇ। ਗਯਾ ਫਰਾਕ ਮਿੱਤ ਮਾਹੀ, ਤਾਹੀਂ ਸ਼ੁਕਰ ਕਿਤੌਨੇ।

# ਾ 🤃 🗯 ਾਵ ੬... ਘੋੜੀਆਂ 👵 📑

Do not be a find a H.

I bis Start by A Start War Manager &

ਘੌੜੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀ ਦੇ ਗੀਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਪਹਿਲਾਂ ਮੁੰਡੇ ਦੇ ਵਿਆਹ ਵੇਲੇ ਘਰ ਅਤੇ ਫਿਰ ਜੰਵ ਚਾੜ੍ਹਨ ਵੇਲੇ ਗਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਮੁੰਡੇ ਦੇ ਵਿਆਹ ਦੇ ਦਿਨ ਤੋਂ ਕੁਝ ਦਿਨ ਪਹਿਲਾਂ ਵਿਆਹ ਵਾਲੇ ਘਰ ਗੁਆਢਣਾਂ ਨੂੰ ਸੱਦ ਕੇ ਰਾਤ ਵੇਲੇ ਗਾਉਣ ਬਿਠਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਉਹ ਘੌੜੀਆਂ ਗਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਰੋਜ਼ ਹੀ ਰਾਤ ਨੂੰ ਘੌੜੀਆਂ ਗਾਈਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਫਿਰ ਜਦ ਜੰਵ ਚੜ੍ਹਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਵੀ ਘੌੜੀਆਂ ਗਾਈਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਵੰਨਗੀਆਂ ਹੇਠਾਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਹਨ:—

9. ਕਿੰਨ ਮੰਗੀ ਘੱੜੀ, ਕਿੰਨ ਮੰਗਾਈ, ਕਿੰਨ ਸੁਦਾਗਰ ਆਂਣੀਆਂ। ਵੀਰ ਮੰਗੀ ਘੱੜੀ, ਬਾਪ ਮੰਗਾਈ, ਚਾਚੇ ਸੁਦਾਗਰ ਆਣੀਆਂ? ਆਣ ਬੱਧੀ ਘੱੜੀ ਬਾਬਲੇ ਦੇ ਵਿਹੜੇ, ਚੰਚਲ ਲੱਗੀਆਂ ਭੈਣਾਂ। ਕੀ ਲੱਖ ਘੱੜੀ ਦਾ ਮੁਲ ਵੇ ਵੀਰਾ, ਕੀ ਲੱਖ ਤੇਜਣ ਆਣੀਆਂ। ਕੀ ਲੱਖ ਘੱੜੀ ਦਾ ਮੁੱਲ ਨੀ ਬੀਬੀ, ਤਰੇ ਲੱਖ ਤੇਜਣ ਆਣੀਆਂ।

, **43** 

ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਰਾਜ ਬਹਾਈਏ,
 ਤਖ਼ਤ ਪੌਸ਼ ਬਹਾਈਏ ਜੇ ਘਰ ਲਿਆਓ ਬੈਨੀਆਂ।
ਆਪਣੀ ਮਾਉਂ ਨੂੰ ਰਾਜ ਬਹਾਈਏ,
 ਰਤੇ ਪੀੜ੍ਹੇ ਬਹਾਈਏ. ਜੇ ਘਰ ਲਿਆਓ ਬੈਨੀਆਂ।
ਆਪਣੀ ਭੈਣ ਦਾ ਲਗਣ ਗਣਾਈਏ,
 ਜੇ ਘਰ ਲਿਆਓ ਬੈਨੀਆਂ।
ਛੱੜ ਛੱੜ ਵਾਂਗ ਮੇਰੇ ਮਾਂ ਪਿਉ ਜਾਈਏ,
 ਮੈਂ ਪਧ ਜਾਣਾ ਦੂਰੇ।
ਤੈਨੂੰ ਤਾਂ ਚਾਉ ਏ ਬੰਨੀ ਦਾ ਵੀਰਾ,
 ਮੇਰੇ ਮਾ ਪਿਓ ਜਾਇਆ ਮੈਨੂੰ ਤਾਂ ਚਾ ਹੈ ਤੇਰਾ।

ਨਿੱਕੀ ਨਿੱਕੀ ਬੂੰਦੀ ਵੇ ਨਿਕਿਆ ਮੀਂਹ ਵਰ੍ਹੇ,
 ਵੇ ਨਿੱਕਿਆ, ਮਾਂ ਵੇ ਸੁਹਾਗਣ ਤੇਰੇ ਸਗਣ ਕਰੇ।
 ਮਾਂ ਵੇ ਸੁਹਾਗਣ ਤੇਰੇ ਸਗਣ ਕਰੇ.
 ਵੇ ਨਿਕਿਆ, ਦੰਮਾਂ ਦੀ ਬੋਰੀ ਤੇਰਾ ਬਾਪ ਫੜੇ।
 ਨੀਲੀ ਤੇ ਘੋੜੀ ਮੇਰਾ ਨਿਕੜਾ ਚੜੇ,
 ਵੇ ਨਿਕਿਆ, ਭੈਣ ਸਭਾਰਾਈ ਤੇਰੀ ਵਾਗ ਫੜੇ।
 ਭੈਣ ਸਭਰਾਈ ਤੇਰੀ ਵਾਗ ਫੜੇ।
 ਵੇ ਨਿਕਿਆ, ਪੀਲੀ ਪੀਲੀ ਦਾਲ ਤੇਰੀ ਘੋੜੀ, ਚਰੇ।
 ਭਾਬੱ ਸੁਹਾਗਣ ਤੈਨੂੰ ਸੁਰਮਾ ਪਾਵੇ,
 ਵੇ ਨਿਕਿਆ ਭਾਈਆਂ ਦੀ ਜੋੜੀ ਤੇਰੇ ਨਾਲ ਚੜ੍ਹੇ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਰਾਮ ਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਵਡਹੰਸ ਰਾਗ ਵਿਚ ਰਚੀ ਹੋਈ ਘੱੜੀਆਂ ਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਉਸ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖੀ ਦੇਹ ਨੂੰ ਘੱੜੀ ਅਤੇ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਉਸ ਦਾ ਸਵਾਰ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਸਤਿਗੁਰ ਪਾਸ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਮਿਲਾਪ ਲਈ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਗਈ ਤੇ ਦਾਤਾਂ ਮੰਗੀਆਂ ਗਈਆਂ ਹਨ, ਅਤੇ ਪਰਲੱਕ ਵਿਚ ਸਥਾਪਤੀ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿਤਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

> ਦੇਹ ਘੌੜੀ ਜੀ ਜਿਤ ਹਰਿ ਪਾਇਆ ਰਾਮ । ਮਿਲ ਕੇ ਸਤਿਗੁਰ ਜੀ ਮੰਗਲ ਗਾਇਆ ਰਾਮ । ਹਰਿ ਗਾਇ ਮੰਗਲੁ ਰਾਮਨਾਮਾ ਹਰਿ ਸੇਵ ਸੇਵਕ ਸੇਵਕੀ । ਪ੍ਰਭੁ ਜਾਇ ਪਾਵੇਂ ਰੰਗ ਮਹਲੀ ਹਾਰ ਰੰਗੁ ਮਾਣੇ ਰੰਗ ਕੀ । ਗੁਣ ਰਾਮ ਗਾਏ ਮਨ ਸੁਭਾਈ,

ਹਰਿ ਗੁਰਮਤੀ ਮਨਿ ਧਿਆਇਆ ਜਨ ਨਾਨਕ ਹਰਿ ਕਿਰਪਾ ਧਾਰੀ, ਦੇਹ ਘੌੜੀ ਚੜਿ ਹਰਿ ਪਾਇਆ

# ੨. ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਤੇ ਸਿੱਠਾਂ

ਗਾਲੀ ਤੇ ਮਖੌਲ ਦੇ ਗੀਤਾਂ ਨੂੰ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਵਿਆਹ ਦੇ ਸਮੇਂ ਗਾਲੀਆਂ ਨਾਲ ਰਲਾ ਕੇ ਜਿਹੜੇ ਗੀਤ ਤੀਵੀਆਂ ਗ਼ ਤੂੰ ਤੀਆਂ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਗੰਦ ਮੰਦ ਵੀ ਬਥੇਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਮਖੌਲ ਵੀ, ਭੰਡਣੀ ਵੀ ਅਤੇ ਤਾਹਨੇ ਮਿਹਣੇ ਵੀ। ਸਾਊ ਘਰਾਂ ਵਿਚ ਜਿਹੜੀਆਂ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਉਹ ਗੰਦ ਮੰਦ ਤੋਂ ਤਾਂ ਸਾਫ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਅਗਲੇ ਧਿਰ ਦੀ ਗਤ ਉਹ ਵੀ ਬੁਰੀ ਬਣਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਖਾਸ ਖਾਸ ਮੌਕਿਆਂ ਤੇ ਧਿਰਾਂ ਲਈ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ।

9. ਮੇਲ ਵਿਚ ਜੁੜੀਆਂ ਨਾਨਕੀਆਂ ਤੇ ਦਾਦਕੀਆਂ ਦੇ ਆਪ ਵਿਚ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਮੈਚ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਦੱਵੇਂ ਟੋਲੀਆਂ ਆਹਮੋਂ-ਸਾਹਮਣੇ ਬਹਿ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਇਕ ਦੂਈ ਨੂੰ ਖੂਬ ਪੁਣਦੀਆਂ ਹਨ । ਵਿਆਹ ਵਾਲੇ ਮੁੰਡੇ (ਕੁੜੀ) ਦਾ ਨਾਂ ਲੈ ਲੈ ਕੇ ਕਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ 'ਤੇਰੀਆਂ ਨਾਨਕੀਆਂ (ਦਾਦਕੀਆਂ) ਔਹੋਂ ਜਹੀਆਂ ਹਨ ਤੇ ਔਹੇ ਜਿਹੀਆਂ ਹਨ ਜਿਵੇਂ 'ਜੀਤੋਂ' ਨਾਂ ਦੀ ਕੁੜੀ ਦੇ ਵਿਆਹ ਵਿਚ ਦਾਦਕੀਆਂ ਇਉਂ ਕਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ:—

"ਅਸੀਂ ਹਾਜਰ ਖੜੀਆਂ ਨੀ, ਜੀਤ ਤੇਰੀਆਂ 'ਦਾਦਕੀਆਂ'।
ਸਭੇ ਉਧਲ ਗਈਆਂ ਨੀ, ਜੀਤੋਂ ਤੇਰੀਆਂ 'ਨਾਨਕੀਆਂ।
ਉਹ ਚੌਰਾਂ ਦੇ ਗਈਆਂ ਨੀ, ਜੀਤੋਂ ਤੇਰੀਆਂ 'ਨਾਨਕੀਆਂ'।
ਉਨ੍ਹਾਂ ਖਾਧੇ ਮੰਡੇ, ਤੇ ਜੰਮੇ ਸੰਢੇ,
ਉਹ ਖਰਾਸੀਂ ਜੁੱਪੀਆਂ ਨੀ ਜੀਤੋ...
ਉਨ੍ਹਾਂ ਖਾਧੀਆਂ ਖਿੱਲਾਂ, ਤੇ ਜੰਮੀਆਂ ਇੱਲਾਂ,
ਅਕਾਸੀ ਭੌਂਦੀਆਂ ਨੀਂ, ਜੀਤੋ...
ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਗਾਲ੍ਹਾਂ ਦੇ ਲੈ ਕੇ ਖੁਸ਼ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ।

3. ਜੰਞ ਦੇ ਢੁਕਾ ਮਗਰੋਂ ਕੁੜੀ ਵਾਲੇ ਘਰ ਦੀਆਂ ਜ਼ਨਾਨੀਆਂ ਲਾੜੇ ਨੂੰ, ਲਾੜੇ ਦੇ ਪਿਓ ਨੂੰ ਤੇ ਜਾਂਞੀਆਂ ਨੂੰ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਦੇ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵੰਨਗੀ ਹੇਠਾਂ ਦੇ ਦੇ ਹਾਂ:—

ਾਸਾਜਣ ਸਾਡੇ ਜੀ ਤੁਸੀਂ ਆਇਓ ਉੱਚੇ ਉੱਚੇ, ਜੀ ਤੁਸੀਂ ਉੱਚੇ ਉੱਚੇ।

чч

ਘੌੜਾ ਨਹੀਂ ਲੱਭਦਾ, ਖੱਚਰ ਨਹੀਂ ਲਭਦੀ ਤਾਂ ਮਾਰੋ ਪਲਾਕੀ ਕੁੱਤੇ ਉਤੇ ! ਜੀ ਤੁਸੀਂ ਉੱਚੇ ਉੱਚੇ, ਸਾਡੇ ਸਾਜਣ... "ਸਾਡੇ ਤੇ ਵਿਹੜੇ ਮੁੱਢ ਮਕਈ ਦਾ, ਦਾਣੇ ਤਾਂ ਮੰਗਦਾ ਉੱਧਲ ਗਈ ਦਾ ਭੱਠੀ ਤਪਾਉਣੀ ਧਈ, ਨਿਲੱ ਜਿਉ, ਲੱਜ ਤੁਹਾਨੂੰ ਨਹੀਂ, ਕਾਰਤ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਸ਼ ਅਸਾਂ ਤਾਂ ਸੁਣਿਆ ਮੁੰਡਾ ਪੜ੍ਹਦਾ ਏ ਫ਼ਾਰਸੀ, ਢੌਈ ਵੇਂ ਲਾੜਿਆ ਤੁਸਾਂ ਸੋਨੇ ਦੀ ਆਰਸੀ, ਉਹ ਆਰਸੀ ਤਾਂ ਨਿਕਲੀ ਪੁਰਾਣੀ, ਸਾਡੀ ਬੀਬੀ ਦੇ ਪਸੰਦ ਨਹੀਂ ਆਣੀ ਇਹ ਗੱਲ ਬਣਦੀ ਨਹੀਂ ਨਿਲੱਜਿਉ ਲੱਜ…।"

ਜੰਞ ਰੋਟੀ ਖਾਣ ਬਹਿੰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਬਚਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ :— 'ਭੱਲੇ ਪੱਕੇ ਪਕੌੜੇ ਪੱਕੇ, ਭੱਲੇ ਪੱਕੇ ਮਾਹਾਂ ਦੇ, ਜਿੰਨੇ ਜਾਂਞੀ ਖਾਣ ਬੈਠੇ ਸੱਭੇ ਪੁੱਤ ਮਲਾਹਾਂ ਦੇ ਭੱਲੇ ਪੱਕੇ ਪਕੌੜੇ ਪੱਕੇ ਭੱਲੇ ਪੱਕੇ ਮੌਠਾਂ ਦੇ, ਜਿੰਨੇ ਝਾਂਞੀ ਖਾਣ ਬੈਠੇ ਸੱਭੇ ਪੁੱਤ ਬਲੱਚਾਂ ਦੇ । "ਥੋੜ੍ਹਾ ਥੋੜ੍ਹਾ ਖਾਇਓ ਵੇ ਜਾਵੀਓ, ਗਲੀਆਂ ਨ ਤਰਕਾਇਓ ਵੇ ।"

ਸਹੂਰੇ ਘਰ ਸਾਲੀ ਸਾਲੇ ਆਦਿ ਦੇ ਵਿਆਹ ਗਏ ਮੁੰਡੇ ਨੂੰ ਵੀ ਰਜ ਰਜ ਕੇ ਸਿੱਠਣੀਆਂ ਦੇ ਕੇ ਪੀਪੂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਵੰਨਗੀ ਹੈਠਾਂ ਦਿੱਤੀ ਹੈ :—

"ਵੇ…ਸਿੰਹਾਂ ਜੁੜ ਜਾ ਮੰਜੀ ਨਾਲ, ਮੰਜੀ ਤੇਰੀ ਕੀ ਲੱਗਦੀ ?

ਬੀਬੀ ਕੀਕਣ ਜੁੜਾਂ ਮੈਂ ਮੰਜੀ ਦੇ ਨਾਲ, ਮੰਜੀ ਮੇਰੀ ਮਾਂ ਲਗਦੀ।

सहराज्या अपने हैं, ਰਿਓ ਫ਼ਿਲਡ ਕਿ ਵੇ...ਰਾਮਾ, ਜੁੜ ਜਾਂ ਮੰਜੇ ਦੇ ਨਾਲ, ਬਾਨਿਕ ਜ਼ਾਨ ਤੋਂ ਜਿਲ ਜਾਣ ਮੰਜਾ ਤੇਰਾ ਕੀ ਲਗਦਾ ?

> ਬੀਬੀ ਕੀਕਰ ਜੁੜਾਂ ਮੈਂ ਮੈਜੇ ਨਾਲ, ਵਾਲਤ ਕਰਨ ਮੰਜਾ ਮੇਰਾ ਪਿਊ ਲੱਗਦਾ।"

top in us.

Brook & C. (September 1995) Brook Proposition and September 1995 Bell September 1995 B ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਕੁਝ ਅਜਿਹੇ ਛੰਦ ਵੀ ਮਿਲਦੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਬੰਦੇ, ਬਰਾਦਰੀ, ਜਾਤ, ਪਿੰਡ ਜਾਂ ਇਲਾਕੇ ਆਦਿ ਦੇ ਗੁਣ ਔਗੁਣ ਦਸੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ 'ਸਿੱਠਾਂ' ਆਖਦੇ ਹਨ । ਜਿਵੇ<del>ਂ</del>—

- 'ਖਤਰੀ ਪੁਤਰੰਗ, ਕਿਸੇ ਨ ਮਿਤਰੰਗ'। 'ਪਹਾੜੀਏ ਮਿੱਤ ਕਿਸ ਕੇ, ਭੱਤ ਖਾਧਾ ਤੇ ਖਿਸਕੇ ।'
- ਕੁਕੜ, ਕਾਂ, ਕੰਬੋ, ਕਬੀਲਾ ਪਾਲਦਾ। ₹. ਜੱਟ ਸੰਢਾ, ਸੰਸਾਰ, ਕਬੀਲਾ ਗਾਲਦਾ।'
- ਚੌੜਾ ਭਲਾ ਨਾ ਚੌਧਰੀ, ਹਾਕਮ ਭਲਾ ਨਾ ਜੱਟ। 8. ਖਤਰੀ ਭਲਾ ਨਾ ਮੰਗਤਾ, ਦਾਤਾ ਭਲਾ ਨਾ ਭੱਟ।
- ਪਿੰਡਾਂ ਵਿਚੌਂ ਪਿੰਡ ਸੁਣੀਂਦਾ, ਪਿੰਡ ਸੁਣੀਂਦਾ ਜੋੜੇ। 4. ਉਸ ਪਿੰਡ ਦੇ ਲੌਕ ਅਨੱਖੇ, ਬਾਹਰੋਂ ਮਿੱਠੇ ਅੰਦਰੋਂ ਕੌੜੇ। ਰਾਹ ਜਾਂਦਿਆਂ ਘੇਰ ਖਲੋਂ ਦੇ, ਪੱਲੇ ਝਾੜਨ ਦਿਨ ਦਿਹੌੜੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਸ ਪਿਆ ਜੇ ਕੋਈ, ਆਸ ਨਹੀਂ ਮੁੜ ਬਹੁੜੇ । ਭੁਲ ਕੇ ਵੀ ਤੂੰ ਜਾਵੀ ਨਾ ਉਧਰ, ਬੰਨ੍ਹਿਆ ਮਰਸੈ ਰੋੜੇ।
- €. ਨਾ ਦੇਈ ਬਾਬਲ ਢਲੇ¹। ਸਿਰ ਪੀੜ ਕਲੇਜਾ ਹੱਲੇ। ਬਾਹਵਾਂ ਰਹੀਆਂ ਚੱਕੀ। ਤੇ ਲੱਤਾਂ ਰਹੀਆਂ ਢੱਕੀ। ਦੋਂ ਨੌਣ ਵੰਜਾਏ ਰੋ ਰੋ। ਸਿਰ ਖੁਥਾ ਪਾਣੀ ਢੌਢੌ।

### ੮ ਅਲਾਹਣੀ

ਅਲਾਹੁਣੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਸਲਾਹੁਤ ਜਾਂ ਉਸਤਤ ਦਾ ਗੀਤ, ਉਹ ਗੀਤ ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਦੇ ਗੁਣ ਗਾਏ ਜਾਣ। ਆਮ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਅਲਾਹਣੀ ਅਜਿਹੇ ਗੀਤ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ ਜਿਸ ਵਿਚ ਮਰ ਗਏ ਪਰਾਣੀ ਨੂੰ ਸੰਬੋਧਨ ਕਰ ਕੇ ਉਸ ਦੇ ਗੁਣਾਂ ਤੇ ਜੀਵਨ-ਕੰਮਾਂ ਦਾ ਜਿਕਰ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਦ ਜ਼ਨਾਨੀਆਂ ਕਿਸੇ ਮਰ ਗਏ ਦੇ ਸਿਆਪੇ ਲਈ

ਢੱਲਾ ਰਾਵਲ ਪਿੰਡੀ (ਪਾਕਿਸਤਾਨ) ਦੇ ਜ਼ਿਲੇ ਵਿਚ ਇਕ ਪਿੰਡ ਹੈ। ਇਹ ਸਿੱਠ ਉਸ ਪਿੰਡ ਬਾਰੇ ਹੋਈ ਹੈ।

ਇਕੱਠੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਵਿਚਕਾਰ ਨਾਇਣ ਜਾਂ ਮਿਰਾਸਣ ਬਹਿ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਉਦਾਲੇ ਸਿਆਪਾ ਕਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਗੱਲ ਘੇਰੇ ਵਿਚ ਖੜੋਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਿਆਪੇ ਦੀ ਨਾਇਣ ਪਹਿਲਾਂ ਉਹ ਬੱਲ ਚੁਕਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਅਲਾਹਣੀ ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਜਿਸ ਨੂੰ ਬਾਕੀ ਦੀਆਂ ਨੇ ਕਹਿਣਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਦੋ ਚਾਰ ਵੇਰ ਇਹ ਟੱਪਾ ਕਹਿ ਲੈਣ ਮਗਰੋਂ ਨਾਇਣ ਮਰ ਗਏ ਦੀ ਸਲਾਹੁਤ ਵਾਲਾ ਟੱਪਾ ਬੱਲਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਬਾਕੀ ਦੀਆਂ ਤੀਵੀਆਂ ਉਹ ਧਾਰਨਾ ਵਾਲਾ ਟੱਪਾ ਗਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਪੱਟਾਂ, ਛਾਤੀ, ਗੱਲ੍ਹਾਂ ਆਦਿ ਤੇ ਹੱਥ ਮਾਰ ਕੇ ਤਾਲ ਵੀ ਪੂਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਾਰੀਆਂ ਦੇ ਹੱਥ ਮਿਥੀਆਂ ਥਾਵਾਂ ਉਤੇ ਐਨ ਇਕੱਠੇ ਵੱਜਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਗੀਤ ਦੀ ਸੁਰ ਵੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਖੁਭ ਜਾਣ ਵਾਲੀ ਸੁਰ ਤੇ ਢੰਗ ਨਾਲ ਸਦੀਵੀ ਵਿਛੱੜਾ ਦੇ ਚੁਕੇ ਸਜਣ ਸੱਜਣੀ ਦੀ ਸ਼ਲਾਘਾ ਦਾ ਗੀਤ ਗਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਵੰਨਗੀ ਹੇਠਾਂ ਦਿੱਤੀ ਹੈ—

੧. ਮਰਦ ਦੀ ਅਲਾਹਣੀ-

ਵੇ ਤੂੰ ਕਾਹਨੂੰ ਮੋਇਓ'।' 'ਹਾਇਆ, ਵੇ ਤੂੰ ਕਾਹਨੂੰ ਮੋਇਓ'! 'ਸੁੰਦਰ ਸ਼ੈਲ ਜਵਾਨਾ, ਵੇ ਤੂੰ......' 'ਹਾਇਆ ਵੇ.....।

'ਪਰ੍ਹੇ ਦਿਆਂ ਪਰਧਾਨਾ, ਵੇ ਤੂੰ... ਹਾਇਆ, ਵੇ,...

'ਨੀਲੀ ਬੱਕੀ ਦੇ ਅਸਵਾਰਾ, ਵੇ ਤੂੰ..... ਹਾਇਆ, ਵੇ.....।'

'ਵੇ ਤੂੰ ਮਾਂ ਨੂੰ ਕਰ ਗਿਓ' ਅੰਨ੍ਹੀ, ਵੇ ਤੂੰ..... 'ਹਾਇਆ, ਵੇਂ....'

'ਤੇਰੇ ਭਾਈ ਮਾਰਨ ਧਾਹੀ<sup>‡</sup>, ਵੇ ਤੂੰ…' 'ਹਾਇਆ, ਵੇ…

'ਭਰਾ ਮਰਦੇ ਟੁੱਟਦੀਆਂ ਬਾਹੀ', ਵੇ ਤੂੰ...' ਹਾਇਆ; ਵੇ...

> 'ਤੇਰੀਆਂ ਨੌ' ਨੌ' ਸੌ ਦੀਆਂ ਜੌਗਾਂ ਵੇ ਤੂੰ...' 'ਹਾਇਆ ਵੇ...

ੂੰ 'ਪਿੰਡ ਪਿੰਡ ਤੇਰੀਆਂ ਧਾਂਕਾਂ, ਵੇ ਤੂੰ... ਗੁਰੂ ਜ਼ਰੂਰ ਜ਼ਰੂਰ 'ਹਾਇਆ ਵੇ..... ਤੋਂ ਜ਼ਰੂਰ ਜ਼ਰੂਰ ਜ਼ਰੂਰ

40

਼ ੨. ਤੀਵੀ' ਦੀ ਅਲਾਹਣੀ—<u>ਕਰਮਾਨ ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ੁਰੂਸਤੀ ਸੂਕੇ</u> 'ਹਾਇ ਹਾਇ ਧੀਏ ਮੌਰਨੀਏ ! ੱ ਬਣ 'ਤੇਰੀ ਚੰਨਣ ਵਰਗੀ ਦੇਹੀ, ਧੀਏ ਮੌਰਨੀਏ !' ਤੁਲੀਨ ਜਿਸ ਵੱਲ ਜੀਤ ਹਾਇ ਹਾਇ ਧੀਏ ਮੌਰਨੀਏ। ਾਉ ਅਭਾਵ 'ਤੇਰੀ ਤੌਰ ਹੰਸਾ ਜੇਹੀ, ਧੀਏ… ਗੱਲ ਕਰਦੀਓ' ਕਿਰਦੇ ਮੌਤੀ, ਧੀਏ… ਨੂੰ ਵੱਧ ਭਗਾ ਭਗਾ ਹਾਇ...

ੂਰ ਭੂਤੀ ਭੂਤ ਅੱਤ ਮਿੱਠ ਤੇਰਾ ਸੂਭਾ; ਧੀਏ... ਹਾਇ...

ਤੈਨੂੰ ਰੋਂਦੇ ਤੇਰੇ ਭਰਾ, ਧੀਏ......

ਹਾਇ...

'ਤੈਨੂੰ ਤ੍ਰਿੱਞਣ ਤੇਰੇ ਉਡੀਕਣ ਧੀਏ...

ਹਾਇ ..

'ਭਤੀਏ ਤੇਰੇ ਵਿਲਕਣ, ਧੀਏ...

ਹਾਇ...

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਚੌਖਾ ਚਿਰ ਸਿਆਪਾ ਕਰ ਚੁਕਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਕਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ :— ਨ ਮਰੀ ਨੀ ਮਾਂ ਦੀਏ, ਨੀਂ ਤੇਰੀ ਸੂਈ ਕਸੀਦੇ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਵਡਹੰਸ ਰਾਗ ਵਿਚ ਰਚੀ ਹੋਈ ਸਿਖਿਆ ਭਰੀ 'ਅਲਾਹਣੀਆਂ' ਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗਰੰਬ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਸਰੀਰ ਤੇ ਜੀਵਨ ਆਤਮਾ ਦੇ ਵਿਛੋੜੇ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਰੋਣ ਤੋਂ ਵਰਜਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਪਉੜੀ ਤੇ ਇਕ ਹੋਰ ਹੇਠਾਂ ਦੇ ਦੇ ਹਾਂ—

ਧੰਨ ਸਿਰੰਦਾ ਸਚਾਂ ਪਾਤਿਸਾਹ ਜਿਨਿ ਜਗੂ ਧੰਧੈ ਲਾਇਆ। ਮੁਹਲਤਿ ਪੁੰਨੀ ਪਾਈ ਭਰੀ ਜਾਨੀਅੜਾ ਘਤਿ ਚਲਾਇਆ। ਜਾਨੀ ਘਤਿ ਚਲਾਇਆ ਵਾਲੇ ਵਾਲੇ ਨੂੰ ਛੱਡੇ ਆਉਂਝ ਤਿ ਦਾ ਿ ਵਿੱਚ ਲਿਖਿਆ ਆਇਆ ਰੁੰਨੇ ਵੀਰ ਸਬਾਏ। ਸ਼ਹਿਰ ਬਾਲਗਾ ਕਾਇਆਂ ਹੰਸ ਬੀਆਂ ਵੇਛੋੜਾ ਕਿਲ੍ਹ ਬਸਮੀ ਇਤੀ **ਸ਼ਿਲੂ** ਸ਼ਿਰਿਤਰਕ ਜਾਂ ਦਿਨ ਪੂੰਨੇ ਮੇਰੀ ਮਾਏ । ਭਾਰਤ ,ਾਭ ਅਤੂ ਜਿਤ੍ਹਾ ਕਿ ਵਾਡੇ ਖੇਡ-ਫ਼

BRAN MEH

ਜੇਹਾ ਲਿਖਿਆ ਤੇਹਾ ਪਾਇਆ ਜੇਹਾ ਪੂਰਬ ਕਮਾਇਆ। ਧੰਨ ਸਿਰੰਦਾ ਸਚਾ ਪਾਤਿਸਾਹੁ ਜਿਨਿ ਜਗੂ ਧੰਧੇ ਲਾਇਆ।

ਮਰਣੁ ਮੁਣਸ਼ਾ ਸੂਰਿਆ ਹਕ ਹੈ ਜੋ ਹੋਇ ਮਰਨ ਪਰਵਾਣੋ । ਸੂਰੇ ਸੇਈ ਆਗੇ ਆਖੀਅਹਿ ਦਰਗਹਿ ਪਾਵਿਹਿ ਸਾਚਾ ਮਾਣੋ ਦਰਗਾਹ ਮਾਣ ਪਾਵਹਿ ਪਤਿ ਸਿਉ ਜਾਵਹਿ ਆਗੇ ਦੂਖ ਨਾ ਲਾਗੇ । ਕਰ ਏਕ੍ਰ ਧਿਆਵਹਿ ਤਾਂ ਫਲ ਪਾਵਹਿ ਜਿਤ ਸੇਵਿਐ ਭਉ ਭਾਗੋ । ਉਚਾ ਨਹੀਂ ਕਹਿਣਾ ,ਮਨ ਮਹਿ ਰਹਿਣਾ ਆਪੈ ਜਾਣੋ ਜਾਣੋ । ਮਰਣ ਮੁਣਸਾ ਸੂਰਿਆ ਹਕ ਹੈ ਜੋ ਹੋਇ ਮਰਨਿ ਪਰਵਾਣੋਂ ।

3 Informer

### ੯. ਗਜ਼ਲ

'ਗ਼ਜ਼ਲ' ਅਰਬੀ ਬੱਲੀ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਹੈ ਜਿਸਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਇਸਤਰੀਆਂ ਨਾਲ ਗੱਲਾਂ ਭਾਵ, 'ਪ੍ਰੇਮ ਭਰੀਆਂ ਗੱਲਾਂ, ਪ੍ਰੇਮ-ਪੂਰਤਿ ਕਵਿਤਾ'। ਗਜ਼ਲ ਉਟਦੁ ਫ਼ਾਰਸੀ ਦਾ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦਿਨ ਸੁੰਦਰਤਾ, ਇਸ਼ਕ; ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੇ ਵਿਛੱੜੇ ਤੇ ਮਿਲਾਪ; ਪਿਆਰ ਦੀ ਤਾਂਘ ਤੇ ਸਿੱਕ ਤੇ ਤੜਫ਼ਣੀ ਆਦਿ ਡੂੰਘੇ ਵਲਵਲਿਆਂ ਦਾ ਸਿੰਗਾਰ-ਰਸ ਸਾਹਿਤ ਵਰਣਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਤੱਲ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਗਜ਼ਲ ਦੇ ਘੱਟ ਤੋਂ' ਘੱਟ ਪੰਜ ਤੇ ਵੱਧ ਤੋਂ' ਵੱਧ ੧੭ ਦੋ ਤੁਕੇ ਬੈਂਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਬੈਂਤ ਜਾਂ ਦੋ-ਤੁਕੇ ਨੂੰ 'ਮਤਲਾ' ਆਖਦੇ ਹਨ, ਅਖੀਰਲੇ ਨੂੰ (ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਵੀ ਦਾ ਓਪ-ਨਾਂ ਜਾਂ ਤਖੱਲਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ) 'ਮਕਤਾ' ਅਤੇ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੀਆ ਬੈਂਤ ਨੂੰ 'ਸ਼ਾਹ ਬੈਂਤ ਆਖਦੇ ਹਨ।

ਗ਼ਜ਼ਲ ਦੇ ਮਤਲੇ (ਪਹਿਲੀਆਂ ਦੋਂ ਹ ਤੂਕਾਂ) ਦਾ ਤੁਕਾਂਤੀ ਮੇਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਮਗਰਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਜਿਸਤ ਤੁਕਾਂ (ਚੌਥੀ, ਛੇਵੀਂ, ਅਠਵੀਂ) ਦਾ; ਅਰਥਾਤ ਹਰੇਕ ਦੋ-ਤੁਕੇ ਬੈਂਤ ਦੀ ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਦਾ, ਤੁਕਾਂਤ ਮਤਲੇ ਨਾਲ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਅਜੌਕੇ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚੌਂ 'ਚਾਤ੍ਰਿਕ ਜੀ' ਨੇ ਚੌਖੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ । ਵੰਨਗੀ ਹੇਠਾਂ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ—

ਨੂੰ ਰਹਿਲਾ ਕ੍ਝ ਹੋਸ਼ ਕਰ ਮਾਹੀ, ਅਤਰ ਸਾਲ ਸਾਲ ਸਾਲ

ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ੁਰੂ ਦਾ ਦਹਾਈਆਂ ਨਾ ਮਚਾਇਆ ਕਰ। ਜ਼ੁਰੂ ਨ ਸੜ ਸੜ ਜਾਨ ਲੂਹਿਆ ਕਰ,

ਨ ਰੌ ਰੌ ਜੀ ਖਪਾਇਆ ਕਰ। ਤਾਂ ਸ਼ਰਾਜਰਤ ਤੋਂ ਤਰ ਹਵਾਂ ਹੁਬੜੇ ਬੇ–ਤਰਸ ਪੱਥਰ–ਦਿੱਲ,

ਬੜੇ ਡਾਢੇ ਬੜੇ ਖੋਟੇ।

ਲੜੀ ਸਮੀ ਹੈ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਾਸ ਜਾ ਕੇ <sub>ਦਾ ਤ</sub>ੂ ਹੁਣ ਹਨ ਹਨ ਤੁਸ਼ਤ

ਨ ਝਿੜਕਾਂ ਰੋਜ਼ ਖ਼ਾਇਆ ਕਰ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਅੱਖੀਆਂ ਵਿਚ,

ਦੀਦ ਕੁਦਰਤ ਨੇ ਨਹੀਂ ਪਾਈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਬਹਿ ਬਹਿ<sub>•</sub>

ਨ ਕੱਢ ਕੱਢ ਦਿਲ ਵਿਖਾਇਆ ਕਰ ।

- 2. 'ਕੀ ਪ੍ਰਆੜੇ ਪਾ ਲਏ ? ਦੁਨੀਆਂ ਤੇ ਚਾਤ੍ਰਿਕ ਆਣਕੇ, ਕੰਡਿਆਂ ਵਿਚ ਫਸ ਗਈ ਜਿੰਦੜੀ ਬਗੀਚਾ ਜਾਣਕੇ । ਬਾਲਪਨ ਦੇ ਚਾਰ ਦਿਨ ਲੰਘੇ ਸੁਖਾਲੇ ਸਨ ਜ਼ਰਾ ਛੱਟ ਐਸੀ ਆ ਪਈ, ਫਿਰ ਯਾਦ ਆਏ ਨਾਨਕੇ । ਪੇਟ ਦਾ ਝੁਲਕਾ, ਸੁਖਾਂ ਦੀ ਭਾਲ, ਜੱਗ ਦੇ ਜੌੜ-ਤੱੜ; ਪੈ ਗਏ ਅਨਗਿਣਤ ਬੰਨ੍ਹਣ ਇਹ ਤੰਬੂ ਤਾਣ ਕੇ । ਜਾਨ ਫ਼ਿਕਰਾਂ, ਹੱਡ ਟੱਬਰ, ਦੱਸਤਾਂ ਨੇ ਬੋਟੀਆਂ, ਤੱੜ ਖਾਧਾ ਸਾਰਿਆਂ, ਕੂਲਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਪਛਾਣ ਕੇ ।
- 3. ਆ ਦਿਲਾ, ਹੋਸ਼ ਕਰੀ'! ਨਿਹੁੰ ਨ ਲਗਾਵੀ' ਵੇਖੀ'। ਇਸ਼ਕ ਦੇ ਪੇਚ ਬੁਰੇ, ਜੀ ਨ ਫ਼ਸਾਈ', ਵੇਖੀ'। ਤੂੰ ਹੈ' ਅਣਜਾਣ ਜਿਹਾ, ਲੱਕ ਬੜੇ ਵਲ-ਛਲੀਏ; ਖੋਟੇ ਬਾਜ਼ਾਰ ਕਿਤੇ, ਭਰਮ ਨ ਜ਼ਾਈ' ਵੇਖੀ'। ਰੁੜ੍ਹ ਗਏ ਤਾਰੂ ਬੜੇ, ਵਹਿਣ ਰੁਵੱਲੇ ਪੈ ਕੇ, ਸੂਕਦੀ ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਨਦੀ ਪੈਰ ਬਚਾਈ' ਵੇਖੀ'! ਤੈਨੂੰ ਵਾਦੀ ਹੈ, ਵੇਖ ਕੇ ਵਿਛ ਜਾਵਣ ਦੀ, 'ਚਾਤ੍ਰਿਕ' ਵਾਂਗ ਕਿਤੇ ਧੋਖਾ ਨ ਖਾਈ, ਵੇਖੀ'।'

# ੧੦. ਵਾਰ

ਵਾਰ ਇਕ ਬੀਰ ਰਸ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਯੋਧੇ ਦੀ ਬਹਾਦਰੀ ਦਾ ਜੱਸ ਗਾਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਯੁਧ ਵਰਨਣ ਤੇ ਜੱਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਵਾਰ ਨੂੰ ਨਿਰੋਲ ਜੱਸ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਲਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਅਜਿਹੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਜੱਸ ਕਰਨ ਲਈ ਲਿਖੀਆਂ ਗਈਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਧਾਰਮਿਕ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਧਰਮ ਨਾਇਕ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਜੱਸ ਗਾਇਆ ਹੈ, ਗੁਰਮੁਖ ਤੇ ਮਨਮੁਖ, ਸੱਚ ਤੇ ਝੂਠ, ਨੇਕੀ ਤੇ ਬਦੀ ਦੇ ਜੁੱਧ ਨੂੰ ਰੂਪਮਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਅਤੇ ਇਨਸਾਨ ਨੂੰ ਜੀਵਨ-ਜੁਧ ਵਿਚ ਡਟ ਕੇ ਬਹਾਦਰੀ ਵਿਖਾਉਣ ਲਈ ਪਰੇਰਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਵਾਰਾਂ ਦਾ ਪਰਮਾਣੀਕ ਛੰਦ 'ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਨੂੰ ਹੀ ਮੰਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ੨੩ ਮਾਤਰਾਂ, ੧੪ + ੯ ਉਤੇ ਬਿਸਰਾਮ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਦੋ ਗੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਵਾਰਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਤੇ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਪਉੜੀ ਦੀ ਵਖਰੀ ਵਖਰੀ ਵੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਇਕੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵੀ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਵਾਰਾਂ ਦੇ ਪਰਮਾਣੀਕ ਰੂਪ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਨੂੰ ਵੀ ਵਰਤਿਆ ਹੈ। ਬੀਰ-ਰਸ ਨੂੰ ਚਮਕਾਉਣ ਲਈ ਕਈ ਵਾਰੀ ਪਉੜੀ ਦੀ ਅਖੀਰਲੀ ਤੁਕ ਨੂੰ ਅੱਧੀ ਰਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਕਈ ਵਾਰੀ ਅਖੀਰਲੀ ਤੁਕ ਹਰ ਪਉੜੀ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। 'ਨਿਸ਼ਾਨੀ' ਤੋਂ 'ਬਿਨਾਂ 'ਸਿਰਖਡੀ' ਛੰਦ ਵੀ ਬੀਰ-ਰਸ ਦੀ ਲਹਿਰ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਲਈ ਵਾਰ ਵਿਚ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਤੇ ਨਜਾਬਤ ਕਵੀ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਸਿਰਖੰਡੀ ਛੰਦ ਵਰਤਿਆ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਜੱਸ ਦੀਆਂ ੧੧ ਵਾਰਾਂ ਹਨ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਪੌੜੀ ਛੰਦਾਂ ਨਾਲ ਸਲੱਕ ਮਲਾਕੇ ਲਿਖੀਆਂ ਗਈਆਂ ਹਨ।

ਹਰਣਾਂ---

9. ਉਹ ਜੁੱਟ ਪਏ ਦੋਵੇਂ ਸੂਰਮੇ, ਰਣ ਅੱਗੇ ਹਾਰੇ। ਉਹ ਮਾਰਨ ਸੱਟ ਵਦਾਣ ਵਾਂਗ, ਹੋਂ ਪੱਥਾਂ ਭਾਰੇ। ਕਰ ਝਰ ਕੜਕ ਕੜਕ ਝੜਕ ਢਾਲੀਂ ਬਲਖਾਰੇ। ਹੱਥੀਂ ਰਹੀਆਂ ਗੱਡੀਆਂ, ਉੱਡ ਗਏ ਕਿਨਾਰੇ। ਫਲ ਢਾਲਾਂ ਦੇ ਲੜ ਪਏ, ਕਹੁ ਕਿਤ ਨਿਹਾਰੇ। ਜਿਉਂ ਆਤਸ਼ਬਾਜ਼ਾਂ ਫੂਕੀਆਂ, ਫੁਲਝੜੀ ਅਨਾਰੇ।'

(ਨਜਾਬਤ ਦੀ ਵਾਰ—ਨਾਦਰ ਸ਼ਾਹ)

'ਮਾਤਾ ਕੌਰਾਂ ਆਹਿ ਜੋ ਮਾਰੀ, ਛੁਟੇ ਨੀਰ ਪਰਨਾਲੇ।
 ਨ ਰਹਿਸੀ ਖਾਨ ਬਹਾਦਰ ਵੇ, ਨ-ਰਹਿਣ ਅਦਾਲਤ ਵਾਲੇ।

ਕਾਜ਼ੀ ਮੁੱਲਾਂ ਦੋਜ਼ਖ ਪਉਸਣ ਆਤਸ਼ ਪਿੰਡਾਂ ਜਾਲੇ ਵੇ ਕੁੱਛ ਨਹੀਂ ਦੋਸ਼ ਹਕੀਕਤ ਨੂੰ, ਸਮਰ ਜਾਸਣ ਮਾਰਨ ਵਾਲੇ ।'

(ਅਗਰਾ, ਵਾਰ ਹਕੀਕਤ ਰਾਇ)

ਗੱਜਣ ਮਹਾਂ ਸਿੰਘ ਦੇ, ਮੈਂਦਾਨੀ ਘੱੜੇ।
ਲਸ਼ਕਰ ਫੌਜਾਂ ਉਸ ਨੇ ਸੰਜੋਹਾਂ ਜੋੜੇ।
ਆਕੀ ਕੋਈ ਨ ਛੱਡਿਆ, ਉਸ ਸੱਭੇ ਤੌੜੇ।
ਫਤਹ ਹੋਵੇਂ ਅਜ਼ਗੈਬ ਦੀ, ਉਹ ਜਿਤ ਵਲ ਦੌੜੇ।
ਜੇਹਾ ਕੋਈ ਨ ਜੰਮਿਆਂ, ਮੂੰਹ ਉਸਦਾ ਮੌੜੇ।
ਪਰ ਧੰਨ ਚੱਠਾ ਜੰਮਣ ਹਾਰੀਏ, ਮਾਂ ਜੰਮੇ ਥੋੜੇ।
ਉਸ ਦੇ ਜੇਹੇ ਆਦਮੀ ਘੱਟ ਲਭਸਣ ਲੋੜੇ।

(ਪੀਰ ਮੁਹੰਮਦ, ਚੱਠਿਆ ਦੀ ਵਾਰ)

ਵਣ ਵਿਚ ਫਲੈਂ ਵਣਾਸਪਤ, ਬਹੁ ਰਸ ਸੁਗੰਧ ਸੁਹੰਦੇ।
ਅੰਬ ਸਦਾ ਫਲ ਸੋਹਣੇ, ਆੜੂ ਸੇਬ ਅਨਾਰ ਫਲੰਦੇ।
ਦਾਖ ਬਿਜਉਰੀ ਜਾਮਣੂੰ, ਖਿਰਣੀ ਤੂਤ, ਖਜੂਰ ਅਨੰਦੇ।
ਪੀਲੂੰ, ਪੇਂਝੂੰ ਬੇਰ, ਬਹੁ ਕੇਲੇ ਤੇ ਅਖਰੇਟ ਬਣੰਦੇ।
ਮੂਲ ਨ ਭਾਵਣ ਅੱਕ-ਟਿੱਡ, ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਫਲ ਤਜਅੱਕ ਵਸੰਦੇ।
ਜੇ ਥਣ ਜੌਕ ਲਵਾਈਐਂ, ਦੁੱਧ ਨਾ ਪੀਐਂ, ਲੋਹੂ ਗੰਦੇ।
ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਗੁਰੂ ਸ਼ਬਦ ਸੁਣ,
ਗਣਤੀ ਅੰਦਰ ਝਾਖ ਝਖੰਦੇ।
ਕਪਟ ਸਨੇਹ ਨ ਬੇਹ ਚੜੰਦੇ।

(ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ)

ਪ. ਅੱਖੀਂ ਵੇਖ ਨ ਰੱਜੀਆਂ, ਬਹੁ ਰੰਗ ਤਮਾਸ਼ੇ। ਉਸਤਤਿ ਨਿੰਦਾ ਕੰਨ ਸੁਣ, ਰੌਵਣ ਤੇ ਹਾਸੇ। ਖਾਂਦੀ ਜੀਭ ਨ ਰੱਜੀਆਂ, ਕਰ ਭੋਗ ਬਿਲਾਸੇ। ਨੱਕ ਨ ਰੱਜਿਆ ਵਾਸ ਲੈ, ਦੁਰਗੰਧ ਸਵਾਸੇ। ਰੱਜ ਨਾ ਕੋਈ ਜੀਵਿਆ, ਕੂੜੇ ਭਰਵਾਸੇ। ਪੀਰ ਮੁਰੀਦਾਂ ਪਿਰਹੜੀ, ਸਚੀ ਰਹਿਰਾਸੇ।

਼ਾਣਵ ਸਵੀ ਕਿ ਵਿਸ਼ਤ ਭੀਵਾਂਡ (ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ)

੬. ਦੱਹੀਂ ਦਲੀਂ ਮੁਕਾਬਲਾ, ਰਣ ਸੂਰੇ ਗੜ੍ਹਕਣ। ਚੜ੍ਹ ਤੋਂਫ਼ਾਂ ਗੱਡੀ ਢੁਕੀਆਂ, ਲੱਖ ਸੰਗਲ ਖੜਕਣ। ਉਹ ਦਾਰੂ ਖਾਂਦੀਆਂ ਕੋਹਲੀ, ਮਦ ਗੱਲੋਂ ਰੜਕਣ। ਜਿਉਂ ਝੰਬੇ ਮਾਰੇ ਪੰਖਣੂੰ ਵਿਚ ਬਾਗ਼ਾਂ ਦੇ ਫੜਕਣ। ਉਹ ਦਾਗ਼ ਪਤੀਲੇ ਛੱਡੀਆਂ; ਵਾਂਗ ਬੱਦਲ ਕੜਕਣ। ਜਿਉਂ ਦਰ ਖੁਲ੍ਹੇ ਦੱਜ਼ਕਾਂ, ਮੂੰਹ ਭਾਹੀਂ ਭੜਕਣ।

(ਬੰਬੀਹਾ ਬੋਲ)

ਚੰਡੀ ਦੀ ਵਾਰ' ਵਿਚੋਂ ਵੰਨਗੀਆਂ ਸਿਰਖੰਡੀ ਛੰਦ ਹੇਠਾਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਹਨ, ਉਥੋਂ ਵੇਖੋ।

੧੧. ਪਉੜੀ (ਪੌੜੀ)

ਪਉੜੀ ਜਾਂ ਪੌੜੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਪੈਰ ਰੱਖਣ ਦੀ ਥਾਂ, ਲਕੜੀ ਇੱਟਾਂ ਆਦਿ ਦੀ ਅਜਿਹੀ ਬਣਤਰ ਜਿਸ ਦੇ ਡੰਡਿਆਂ ਜਾਂ ਪੌੜਿਆਂ ਉਪਰ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਪੌਰ ਧਰਕੇ ਕੋਠੇ ਆਦਿ ਉਪਰ ਚੜ੍ਹੀਦਾ ਹੈ। ਸਾਰੀ ਸ਼ੈਂ ਨੂੰ ਵੀ ਪਉੜੀ ਜਾਂ ਪੌੜੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਹਰੇਕ ਡੰਡੇ ਜਾਂ ਪੌੜੇ (ਪਾਏ) ਨੂੰ ਵੀ ਪੌੜੀ ਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪੌੜੀ ਦੇ ਡੰਡੇ ਪਾਏ ਇਕ ਇਕ ਕਰਕੇ ਨਿਸ਼ਾਨੇ ਵਲ ਲੈ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਿਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਖਿਆਲ ਨੂੰ ਲੜੀਵਾਰ ਖਿਆਨ ਕੀਤਾ ਹੋਵੇ, ਉਸ ਦੇ ਹਰੇਕ ਬੰਦ ਨੂੰ ਪਉੜੀ (ਪੌੜੀ) ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਪਊੜੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਜੁੱਧਾਂ ਦੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਵਰਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਢਾਡੀ ਜੁੱਧ ਦਾ ਪਰਸੰਗ ਵਾਰਤਿਕ ਵਿਚ ਸੁਣਾ ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਪੌੜੀ ਛੰਦ ਵਿਚ ਲੈ ਤਾਲ ਨਾਲ ਤੇ ਢੱਡ ਸਾਰੰਗੀ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਨਾਲ ਗਾ ਕੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਸਮਾਪਤ ਕਰਦੇ ਹਨ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਛੰਦਾਂ ਨੂੰ ਪਉੜੀ ਦਾ ਸਿਰਲੇਖ ਦਿਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਦੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਦੇ ਪਦ ਵੀ ਪਉੜੀ ਨਾਂ ਨਾਲ ਹੀ ਪਰਸਿੱਧ ਹਨ। ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ, ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀ ਆਦਿ ਬਾਣੀਆਂ ਦੇ ਹਰੇਕ ਬੰਦ ਨੂੰ ਪਉੜੀ ਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਬਾਣੀਆਂ ਵਿਚ ਭਾਵ ਨੂੰ ਲੜੀਵਾਰ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਖਿਆਲ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਤਰਤੀਬ ਸਿਰ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਸੁਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ੨੪ ਅਸ਼ਟਪਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵਿਚ ਅੱਠ ਪਉੜੀਆਂ ਹਨ।

ਪਊੜੀ ਦੇ ਘੱਟੋ ਘੱਟ ਤੀਹ ਸਰੂਪ ਹਨ।

ਉਦਾਹਰਣ—ਸ਼ੀਭ ਇਸ ਵਿਸ਼ਾਸੀ ਸਮੀਮ ਹੀ।

ਕਿਤ ਕਿ. ਤੀਰਥਿ ਨਾਵਾ ਜੇ ਤਿਸੁ ਭਾਵਾ, ਵਿਣੁ ਭਾਣੇ ਕਿ ਨਾਇ ਕਰੀ। ਜੇਤੀ ਸਿਰਠਿ ਉਪਾਈ ਵੇਖਾ ਵਿਣੁ ਕਰਮਾ ਕੈ ਮਿਲੈ ਲਈ। ਮਤਿ ਵਿਚ ਰਤਨ ਜਵਾਹਰ ਮਾਣਿਕ, ਜੋ ਇਕ ਗੁਰ ਕੀ ਸਿੱਖ ਸੁਣੀ। ਗੁਰਾ ਇਕ ਦੇਹਿ ਬੁਝਾਈ। ਸਭਨ ਜੀਆ ਕਾ ਇਕ੍ਰ ਦਾਤਾ, ਸੌ ਮੈਂ ਵਿਸ਼ਹਿ ਨ ਜਾਈ।

- 2. 'ਸਰੀਰ ਮੇਰਿਆ ਇਸੁ ਜਗ ਮਹਿ ਆਇਕੈ ।
  ਕਿਆ ਤੁਧੁ ਕਰਮ ਕਮਾਇਆ।
  ਕਿ ਕਰਮ ਕਮਾਇਆ ਤੁਧ ਸਰੀਰਾ,
  ਜਾ ਤੂੰ ਜਗ ਮਹਿ ਆਇਆ।
  ਜਿਨਿ ਹਰਿ ਝੇਰਾ ਰਚਨੁ ਰਚਿਆ,
  ਸੋ ਹਰਿ ਮਨਿ ਨ ਵਸਾਇਆ।
  ਗੁਰਪਰਸਾਦੀ ਹਰਿ ਮਨਿ ਵਸਿਆ,
  ਪੂਰਬ ਲਿਖਿਆ ਪਾਇਆ।
  ਕਹੇ ਨਾਨਕੁ ਏਹੁ ਸਰੀਰੁ ਪਰਵਾਣ ਹੋਆ,
  ਜਿਨ ਸਤਿਗੁਰੂ ਸਿਊ ਚਿਤ ਲਾਇਆ ॥੬੫॥
  (ਆਨੰਦ ਸਾਹਿਬ)
- 3. ਦੱਦਾ ਦਾਤਾ ਏਕ ਹੈ ਕਉ ਦੇਵਣਗਰ।
  ਦੇਦੇ ਤੋਂਟਿ ਨ ਆਵਈ ਅਗਨਤ ਭਰੇ ਭੰਡਾਰ।
  ਦੇਨਹਾਰੁ ਸਦ ਜੀਵਨ ਹਾਰਾ।
  ਮਨ ਮੂਰਖ ਕਿਉ ਤਾਹਿ ਬਿਸਾਰਾ।
  ਦੇਸੁ ਨਹੀਂ ਕਾਹੂ ਕਉ ਮੀਤਾ।
  ਮਾਇਆ ਮੌਹ ਬੰਧ, ਪ੍ਰਭ ਕੀਤਾ।
  ਦਰਦ ਨਿਵਾਰਹਿ ਜਾ ਕੇ ਆਪੇ।
  ਨਾਨਕ ਤੇਤੇ ਗੁਰਮੁਖਿ ਧ੍ਰਾਪੇ।।੩੪।।
  (ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀ)
  - 8. 'ਕਪੜਹੁ ਰੂਪ ਸੁਹਾਵਣਾ, ਛਡਿ ਦੁਨੀਆਂ ਅੰਦਰਿ ਜਾਵਣਾ। ਮੰਦ ਚੰਗਾ ਆਪਣਾ ਆਪੇ ਹੀ ਕੀਤਾ ਪਾਵਣਾ। ਹੁਕਮ ਕੀਏ ਮਨਿ ਭਾਵਦੇ ਰਾਹਿ ਭੀੜੇ ਅਗੇ ਜਾਵਣਾ ਨੰਗਾ ਦੋਜ਼ਕਿ ਚਾਲਿਆ ਤਾਂ ਦਿਸੇ ਖਰਾ ਡਰਾਵਣਾ। ਕਰਿ ਅਉਗਣ ਪਛੱਤਾਵਣਾ ॥੧੪॥ (ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ)

ਵਾਰਾਂ ਦੀਆਂ ਪਉੜੀਆਂ ਦੀਆਂ ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਪਿੱਛੇ ਵੀ ਦਿਤੀਆਂ ਗਈਆਂ ਹਨ।

É4

## ੧੨ ਸਲੌਕ

ਸਲੱਕ ਉਸ, ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਛੱਟੇ ਜਿਹੇ, ਛੰਦ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਜਿਸ ਵਿਚ ਭਾਵ ਨੂੰ ਸੰਖੇਪ ਕੇ ਸੰਕੱਚ ਕੇ, ਦੱਸਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਇਹ ਦੌਹਰੇ ਜਿਹਾ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਵਾਕਰ ਹੀ ਇਸ ਦੀਆਂ ਦੋ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਕਈ ਵੇਰ ਇਸਦੀਆਂ ਦੌਂਹ ਤੋਂ ਵਧ ਤੁਕਾਂ ਵੀ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਲੱਕ ਦੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਦੌਹਰੇ ਨਾਲੋਂ ਵੱਧ ਘੱਟ ਵੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਰਚੇ ਸਲੱਕਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਤੇ ਬਾਬਾ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦੇ ਸਲੱਕ ਵੀ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੇ ਚੱਖੇ ਸਲੱਕ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਪਾਉੜੀਆਂ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਰਚੀ ਬਾਣੀ ਸੁਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਹਰੇਕ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾ ਸਲੱਕ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪਹਿਲੇ ਪੰਜਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਤੇਗ਼ ਬਹਾਦਰ ਜੀ ਦੇ ਵੱਖਰੇ ਸਲੱਕ ਵੀ ਹਨ।

ਉਦਾਹਰਣ-

ਨਾਨਕ ਦੁਨੀਆਂ ਕੈਂਸੀ ਹੋਈ।
 ਮਾਲਕੁ ਮਿਤੁ ਨ ਰਹਿਓ ਕੋਈ।
 ਭਾਈ ਬੰਧੀ ਹੋਤ ਚੁਕਾਇਆ।
 ਦੁਨੀਆਂ ਕਾਰਣਿ ਦੀਨੁ ਗਵਾਇਆ।

(ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ)

 ਰਤੇ ਸੋਈ ਜਿ ਮੁਖ ਨ ਮੌੜੇਨ੍ਹ ਜਿਨ੍ਹੀ ਸਿਞਾਤਾ ਸਾਂਈ। ਝੜਿ ਝੜਿ ਪਵਦੇ ਕਚੇ ਬਿਰਹੀ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰਿ ਨ ਆਈ।

(ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ)

'ਭੈ ਕਾਹੂ ਕਉ ਦੇਤ ਨਹਿ, ਨਹਿ ਭੈ ਮਾਨਤ ਆਨਿ।
 ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਸੂਨ ਰੇ ਮਨਾ ਗਿਆਨੀ ਤਾਹਿ ਬਖਾਨ।

(ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ)

- ਫਰੀਦਾ ਬੁਰੇ ਦਾ ਭਲਾ ਕਰਿ. ਗੁੱਸਾ ਮਨਿ ਨ ਹੁੰਢਾਇ। ਦੇਹੀ ਰੋਗੁ ਨ ਲਗਈ ਪੱਲੇ ਸਭ ਕਿਛੂ ਪਾਇ।'
- ਪ. 'ਫਰੀਦਾ ਮੈਂ' ਭੋਲਾਵਾ ਪੱਗ ਦਾ ਮਤੁ ਮੈਲੀ ਹੋਇ ਜਾਇ।' ਗ੍ਰਹਿਲਾ ਰੂਹ ਨਾ ਜਾਣਈ, ਸਿਰੇ<sup>~</sup>ਭੀ ਮਿੱਟੀ ਖਾਇ।'
- 'ਕਬੀਰ ਕੋਠੇ ਮੰਡਪ ਹੈਤਿ ਕਰਿ ਕਾਰੇ ਮਰਰੂ ਸਵਾਰਿ।' ਕਾਰਜੂ ਸਾਢੇ ਤੀਨ ਹੱਥ, ਘਨੀ ਤ ਪਉਨੇ ਚਾਰਿ।'

੭. 'ਕਬੀਰ ਜਹਾ ਗਿਆਨੁ ਤਹ ਧਰਮ ਹੈ. ਜਹਾ ਝੂਠ ਤਹ**਼**ਪਾਪ ।

ਜਹਾ ਲੱਭੁ ਤਹ ਕਾਲੁ ਹੈ, ਜਹਾ ਖਿਮਾ ਤਹ ਆਪਿ ।' ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਪੌੜੀਆਂ ਜਾਂ ਅਜਟਪਦੀਆਂ ਤੋਂ' ਪਹਿਲਾਂ ਜਿਹੜੇ ਸਲੱਕ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਪਉੜੀ ਆਦਿ ਦਾ ਸਮੁੱਚਾ ਭਾਵ ਦਿੱਤਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਸੁਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਹਰੇਕ ਸਲੌਕ ਅਗਲੀ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਦਾ ਭਾਵ ਜਾਂ ਸਾਰ-ਅੰਸ਼ ਦਸਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਤਜਹੁ ਸਿਆਣਪ ਸੁਰਜਨਹੁ ਸਿਮਰਹੁ ਹਰਿ ਹਰਿ ਰਾਇ । ਏਕ ਆਸ ਹਰਿ ਮਨਿ ਰਖਹੁ, ਨਾਨਕ ਦੁਖੁ ਭਰਮੁ ਭਉ ਜਾਇ ।

ਇਸ ਸਲੱਕ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਹੈ ਕਿ ਇਨਸਾਨ ਨੂੰ ਨਾ ਆਪਣੀ ਸਿਆਣਪ ਚਤੁਰਾਈ ਉਪਰ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਹੌਰਨਾਂ ਬੰਦਿਆਂ ਦੇ ਆਸਰੇ ਉਪਰ ਭਰੌਸਾ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਕੇਵਲ ਪਰਮਾਤਮਾ ਉਪਰ ਹੀ ਆਸ ਭਰੌਸਾ ਰਖਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਅਗਲੀ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹੋ ਉਪਦੇਸ਼ ਵਿਸਥਾਰ ਨਾਲ ਦਿਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਉਹ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੀ ਇਉਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—

'ਮਨੁਖ ਕੀ ਟੇਕ ਬਿਰਥੀ ਸਭ ਜਾਨੂ ਦੇਵਨ ਕਉ ਏਕੇ ਭਗਵਾਨੁ।... ਮਾਰੇ ਰਾਖੇ ਏਕੋ ਆਪਿ। ਮਾਨੁਖ ਕੈ ਕਿਛੂ ਨਾਹੀ ਹਾਥਿ।...

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੈਤਸਰੀ ਦੀ ਵਾਰ ਵੀ ਪਉੜੀਆਂ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਜਿਹੜੇ ਸਲੱਕ ਆਓ'ਦੇ ਹਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਹਨਾਂ ਪਉੜੀਆਂ ਦਾ ਸਮੁੱਚਾ ਭਾਵ ਸੰਖੇਪ ਕਰਕੇ ਦਿੱਤਾ ਜਿਵੇਂ—

ਸਲੌਕ—ਗ੍ਰਿਹ ਰਚਨਾ ਅਪਾਰੰ,

ਮਨਿ ਬਿਲਾਸ ਸੁਆਦੰ ਰਸਹ।

ਕਦਾਂਚ ਨਹ ਸਿਮਰੰਤਿ ਨਾਨਕ

ਤੇ ਜੰਤ ਬਿਸਟਾ ਕ੍ਰਿਮਹਿ ॥੧॥

ਮੁਚੁ ਅਡੰਬਰੁ ਹਭੁ
ਕਿਹੁ ਮੰਝਿ ਮੁਹਬਤਿ ਨੇਹ॥

ਸੌ ਸਾਂਈ ਜੌ ਵਿਸਰੇ
ਨਾਨਕ ਸੌ ਤਨੁ ਖੇਹ॥੨॥

ਪਉੜੀ—ਸੁੰਦਰ ਸੇਜ ਅਨੇਕ ਸੁਖ ਰਸ ਭੌਗਣ ਪੂਰੇ।
ਗ੍ਰਿਹ ਸੌਇਨ ਚੰਦਨ ਸੁਗੰਧ ਲਾਇ ਮੌਤੀ ਹੀਰੇ।

ਮਨ ਇਛੇ ਸੁਖ ਮਾਣਦਾ ਕਿਛੁ ਨਾਹਿ ਵਿਸੂਰੇ। ਸੌ ਪ੍ਰਭੁ ਚਿਤਿ ਨ ਆਵਈ ਵਿਸਟਾ ਕੇ ਕੀਰੇ। ਬਿਨੁ ਹਰਿ ਨਾਮ ਨਾ ਸਾਂਤਿ ਹੋਇ ਕਿਤੁ ਬਿਧਿ ਮਨ ਧੀਰੇ॥੬॥

# -ਭਾਵਤ ਚਉਬੇਲਾ

ਚਉਬੱਲਾ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਇਕ ਛੰਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਕਈ ਰੂਪ ਹਨ। ਇਕ ਰੂਪ ਦੀ ਹਰੇਕ ਤੁਕ ਵਿਚ ੧੫ ਮਾਤਰਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਲਘੂ-ਗੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਚੌਪਈ ਦਾ ਹੀ ਰੂਪ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਚਉਬੱਲੇ ਦਾ ਦੂਜਾ ਰੂਪ ਕਿਸੇ ਵੀ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਉਹ ਛੰਦ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਚਹੁੰਆਂ ਤੁਕਾਂਤ ਵੱਖਰੇ ਵੱਖਰੇ ਹੋਣ। ਰਾਮਾਵਤਾਰ ਵਿਚਲੇ ਸਵੱਯੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹਨ ਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਚਉਬੱਲੇ ਵੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਚਉਬੱਲੇ ਦਾ ਤੀਜਾ ਲੱਛਣ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਵਿਚ ਚਾਰ ਬੱਲੀਆਂ ਵਰਤੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹੋਣ । ਹੇਠਾਂ ਲਿਖੇ ਛੰਦ ਵਿਚ ਬ੍ਰਿਜ ਭਾਸ਼ਾ, ਮੁਲਤਾਨੀ, ਡਿੰਗਲ ਅਤੇ ਹਿੰਦੀ— ਚਾਰ ਬੱਲੀਆਂ ਵਰਤੀਆਂ ਗਈਆਂ ਹਨ—

> 'ਗਜੇ ਮਹਾਂ ਸੁਰ ਘੂੰਮੀ ਰਣੰ ਹੂਰ ਭ੍ਰਮੀ ਨਭੰ ਪੂਰ ਬੇਖੇ ਅਨੂਪ। ਵਲੇ ਵਲੀ ਸਾਂਈ ਜੁਗਾਂ ਤਾਂਈ', ਤੈਂਡੇ ਘੌਲੀ' ਜਾਈ ਅਲਾਵੀ ਤੇ ਐਸੇ। ਲਗੌਂ ਲਾਰ ਲਾਰ ਥਾਨੇ ਬਰੋ ਰਾਜ ਮ੍ਹਾਨੇ, ਕਹੌਂ ਔਰ ਕਾਂਨੇ ਹਠੀ ਛਾਡ ਬੇਸੌ। ਬਰੋਂ ਆਨ ਮੌਕੇ ਭਜੋਂ ਆਜ ਤੋਂ ਕੋ ਚਲੋਂ ਦੇਵ ਲੋਕੇ ਤਜ਼ੇ ਬੇਗ ਲੰਕਾ।'

ਸ਼ਾਮ ਸ਼ੀਕਰੀ ਸ਼ਿਸ਼ਤੀ <u>ਜਿਸ</u> (ਰਾਮਾਵਤਾਰ)

ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਦੋ-ਤੁਕੇ ਛੰਦ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ, ਹਿੰਦੀ, ਫ਼ਾਰਸੀ ਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਚਹੁੰਆਂ ਬੱਲੀਆਂ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਵਰਤੇ ਹਨ, ਇਸ ਨੂੰ ਚਉਬੋਲਾ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ :...

> ਬਿਰਛ ਹੇਠ ਨਸ਼ਿਸਤਾ ਬੂਦਮ, ਏ ਬ੍ਰਿਕ ਜੂ ਆਈ ਘੂਕੇ ਦੀ। ਇਫ਼ ਆਈ ਹੈੱਡ ਪਰੇ ਨ ਕਰਦਾ, ਮਸਤਕ ਮਾਹਿ ਠੁਕੇ ਦੀ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਚਜਨ ਦੇਵ ਦੇ ਰਚੇ ੧੧ ਚਉਥੌਲੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਚਹੁੰ ਪਰੇਮੀਆਂ— ਸੰਮਨ, ਮੂਸਨ, ਜਮਾਲ ਤੇ ਪਤੰਗ—ਨੂੰ ਮੁਖ ਰਖਕੇ ਰਚੇ ਗਏ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਛੰਦ ਤਾਂ ਦੌਹਾ ਹੈ ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਨਾਂ ਚਉਥੌਲਾ ਹੀ ਹੈ: ਜਿਵੇਂ'—

ਮੂਸਨ ਮਸਕਰ ਪ੍ਰੇਮ ਕੀ ਰਹੀ ਜੁ ਅੰਬਹਿ ਛਾਇ। ਬੀਧੇ ਬਾਂਧੇ ਕਮਲ ਮਹਿ ਭਵਨ ਰਹੇ ਲਪਟਾਇ।'

#### ੧੪. ਅਸਟਪਦੀ

ਅਸਟਪਦੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਅੱਠਾਂ ਪਦਾਂ ਦਾ ਇੱਕਠ' ਹੁਣ 'ਪਦ' 'ਤੁਕ' ਨੂੰ ਵੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ 'ਸਮੁੱਚੇ ਛੰਦ' ਨੂੰ ਵੀ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਅਸਟਪਦੀ ਤੋਂ ਭਾਵ ਇਕ ਤਾਂ ਅੱਠਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਾਲਾ ਛੰਦ ਹੈ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅੱਠਾਂ ਛੰਦਾਂ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ। ਦੂਜੇ ਅਰਥਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਇਕੇ ਪਰਬੰਧ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਅੱਠਾਂ ਛੰਦਾਂ ਦੇ ਇਕੱਠ ਨੂੰ ਅਸਟਪਦੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜਾਂ ਇਉ' ਕਹੋ ਕਿ ਜਿਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਖਿਆਲ ਨੂੰ ਅੱਠਾਂ ਪੌੜੀਆਂ ਵਿਚ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੋਵੇਂ ਉਹ ਅਸਟਪਦੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਵਿਚ ਵਰਤਿਆ ਜਾਣ ਵਾਲਾ ਛੰਦ ਕਿਸੇ ਵੀ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਾ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਅਨੇਕ ਛੰਦ ਅਸਟਪਦੀ ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਰਚਿਤ ਸੁਖਮਨੀ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ੨੪ ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਹਰੇਕ ਅਸਟਪਦੀ ਵਿਚ ਦਸ ਤੁਕਾਂ ਹਨ।

ਕਈ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਅੱਠਾਂ ਅੱਠਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦੀਆਂ ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ : ਜਿਵੇਂ—

9. 'ਬੇ ਤਰਸ ਕਾਲ ਦੇ ਪਉਂਚੇ ਨੇ, ਓੜਕ ਇਹ ਘੱਲ ਮੁਕਾ ਦਿੱਤਾ। ਮਾਇਆ ਦੇ ਸੰਗ ਤੱੜ ਤਾੜ, ਦੁਨੀਆ ਦਾ ਸਾਥ ਛੁਡਾ ਦਿੱਤਾ। ਮੁੱਕ ਗਏ ਬਖੇੜੇ ਜੀਵਨ ਦੇ, ਚੁੱਪ ਚਾਂ ਵਿਚ ਧੂਣੀ ਪਾ ਲੀਤੀ। ਧਨ ਦੌਲਤ ਦੇ ਦੀਵਾਨੇ ਨੇ, ਵਖਤਾਂ ਤੋਂ ਜਾਨ ਛੁਡਾ ਲੀਤੀ। ਇਕ ਸ਼ਾਂਤ ਚਮਨ ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਨੂੰ, ਕੋਈ ਫਿਕਰ ਨਹੀਂ ਆਜ਼ਾਰ ਨਹੀਂ। ਚਿੰਤਾਂ ਦੀਆਂ ਧੁੱਪਾਂ ਲੱਆ ਥੀਂ, ਕੁਮਲਾਂਦੀ ਇਹ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਨਹੀਂ। ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਝਗੜੇ ਝਾਂਜੇ ਤੋਂ, ਫਿਰ ਇਸ ਤੋਂ ਡਰ ਕੇ 'ਚਾਤ੍ਰਿਕ,' ਕਿਉਂ ਤੇਰੀ ਜਾਨ ਘਬਰਾਂਦੀ ਹੈ।'

ਛੱਡ ਪੁਆੜੇ ਦੁਨੀਆਂ ਵਾਲੇ। ਫੜ ਲੈ ਹੁਣ ਤੂੰ ਰਾਹ ਨਿਰਾਲੇ। ਕਿਉਂ ਕਰਨਾ ਏ ਘਾਲਾ ਮਾਲਾ। ਲਾਹ ਦੇ ਤਸਬੀ, ਸੁੱਟ ਦੇ ਮਾਲਾ। ਦਿਲ ਤੋਂ ਕੀਨੇ ਵੈਰ ਮੁਕਾ ਲੈ। ਵਿਛੜੇ ਵੀਰ ਗਲੇ ਹੁਣ ਲਾ ਲੈ। ਜੇ ਹਰ ਇਕ ਨੂੰ ਆਪਣਾ ਜਾਣੇ। ਤਾਂ ਸੱਚਾ ਜੀਵਨ ਰਸ ਮਾਣੇ।

### ੧੫. ਬਿਸ਼ਨਪਦਾ

ਵਿਸ਼ਨੂੰ ਜਾਂ ਉਸਦੇ ਕਿਸੇ ਅਵਤਾਰ ਦੇ ਜੱਸ ਵਿਚ ਜਿਹੜਾ ਭਜਨ ਰਚਿਆ ਹੋਵੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਬਿਸ਼ਨਪਦਾ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਸਦੇ ਕਈ ਰੂਪ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਅਤੇ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਵਿਚਲੀਆਂ ਮਾਤਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵੱਖੋਂ ਵੱਖਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਬਿਸ਼ਨਪਦੇ ਚਹੁੰ ਚਹੁੰ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਵੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਛਿਆਂ ਛਿਆਂ ਤੇ ਅੱਠਾਂ ਅੱਠਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਵੀ।

ਬਿਸਨਪਦੇ ਦੇ ਮੁੱਢ ਵਿਚ ਇਕ ਤੁਕ ਧਾਰਨਾ ਦੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ. ਅਤੇ ਮਗਰੋਂ ਹੌਰ ਤੁਕਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ । ਸੂਰਦਾਸ, ਮੀਰਾਂਬਾਈ, ਬ੍ਰਹਮਾਨੰਦ ਆਦਿਕ ਭਗਤਾਂ ਨੇ ਅਨੇਕਾਂ ਬਿਸ਼ਨਪਦੇ ਲਿਖੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—

ਧਾਰਨਾ—'ਟੁਰ ਗਿਉ' ਜਾਦੂ ਪਾ, ਵੇਂ ਮੌਹਿਣਾ, ਟੁਰ ਗਿਉ'... ਕੂੰਜ ਗਲੀ ਵਿਚ ਲੱਭ ਲੱਭ ਹਾਰੀ, ਪੈ ਗਿਉ' ਕਿਹੜੇ ਰਾਹ ਵੇ ਮੌਹਿਣਾ... ਬਹਿ ਰਿਹੋ' ਘਰ ਕੁਬਜ਼ਾ ਦੇ ਜਾ ਕੇ, ਸਾਨੂੰ ਗਿਆਨ ਸਿਖਾ, ਵੇ ਮੌਹਿਣਾ... ਰਾਤ ਦਿਨੇ ਮੈਂ' ਔਸੀਆਂ ਪਾਵਾਂ, ਚਰਨੀ ਆਨ ਲਗਾ, ਵੇ ਮੌਹਿਣਾ... ਮਨ ਮੰਦਰ ਵਿਚ ਜੌਤ ਜਗਾ ਕੇ, ਦਿਲ ਦੇ ਭਰਮ ਮਿਟਾ, ਵੇ ਮੌਹਿਣਾ...

੨. ਪ੍ਰੇਮ ਨਗਰ ਤੋਂ' ਮੈਂ' ਆਈ, ਵੇ ਮੈਂ' ਭੁਲ ਗਈ, ਪ੍ਰੇਮ ਨਗਰ ਤੋਂ' ਆਈ । ਪ੍ਰੇਮ ਨਗਰ ਵਿਚ ਪ੍ਰੇਮੀ ਵਸਦੇ, ਨੇਮੀ ਦੀ ਬਾਤ ਨ ਕਾਈ।
ਪ੍ਰੇਮ ਨਗਰ ਦੀਆਂ ਗਲੀਆਂ ਭੀੜੀਆਂ ਦੇ ਦੀ ਮੈਂ ਦੁਹਾਈ।
ਬਿੰਦ੍ਰਾਬਨ ਦੀ ਕੁੰਜ ਗਲੀਆਂ ਵਿਚ ਗਿਰਧਰ ਰਾਸ ਮਚਾਈ।
'ਸੂਰਦਾਸ' ਪ੍ਰਭ ਤਉ ਦਰਸ਼ਨ ਨੂੰ ਚਰਨ ਕਮਲ ਬਲਿ ਜਾਈ।
ਭਾਵੇਂ ਅਸਲ ਵਿਚ ਬਿਸ਼ਨਪਦਾ ਵਿਸ਼ਨੂੰ ਜੀ ਜਾਂ ਉਸ ਦੇ ਕਿਸੇ ਅਵਤਾਰ ਦੀ ਉਸਤਤ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਭਜਨ ਨੂੰ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਉਸਤਤੀ ਦੇ ਹੋਰ ਛੰਦਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਬਿਸ਼ਨਪਦਾ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਦੇਗ ਤੇਗ ਕੋ ਧਨੀ ਖਾਲਸਾ, ਨਿਤ ਉਪਕਾਰ ਕਰੇ। ਸਰਣਾਗਤ ਕੀ ਬਾਂਹ ਗਹੈ ਦ੍ਰਿੜ, ਦਾਰਿਦ ਦੁੱਖ ਹਰੇ। ਧੀਰ ਵੀਰ ਗੰਭੀਰ ਸਰਵਪ੍ਰਿਯ, ਕਾਹੂੰ ਤੇ ਨ ਡਰੇ। ਹਰਿ ਵ੍ਰਿਜੇਸ਼ ਅਰ ਸਤਗੁਰ ਸੁਤ ਕੀ, ਰਜ ਲੈ ਸੀਸ ਧਰੇ।

#### ਲਵ ਅਤੇ ਅਤੇ ਘਿਲ ਦੇ ੧੬. ਕਾਫੀ

ਕਾਫੀ ਦਾ ਅਸਲੀ ਅਰਥ ਹੈ ਅਜਿਹੀ ਤੁਕ ਜਿਸ ਦੇ ਪਿਛੇ ਹੋਰ ਤੁਕਾਂ ਗਾਉਣ ਸਮੇਂ ਜੱੜੀਆਂ ਜਾਣ ਅਤੇ ਜਿਹੜੀ ਮੁੜ ਮੁੜ ਗੀਤ ਦੇ ਤਾਲ ਬਿਸਰਾਮ ਉਪਰ ਆਵੇ। ਕਾਫੀ ਕੋਈ ਛੰਦ ਦੀ ਖਾਸ ਸ਼ਰੇਣੀ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਇਕ ਪਰੇਮ ਰਸ ਭਰਪੂਰ ਗੀਤ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਸੂਫੀ ਫਕੀਰ ਪਰੇਮ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਮੰਡਲੀਆਂ ਵਿਚ ਗਾਇਆ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਵਿਚ ਇਕ ਤੁਕ ਧਾਰਨਾ ਵਾਲੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੂੰ ਸਾਰੀ ਮੰਡਲੀ ਵਿਚ ਹਰ ਬੰਦ ਤੇ ਅਖੀਰ ਤੇ ਦੁਹਰਾਉਂਦੀ ਹੈ।

ਕਾਫੀਆਂ ਉਂਞ ਤਾਂ ਸ਼ਾਹ ਹੁਸੈਨ ਆਦਿ ਕਈ ਹੌਰਨਾਂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਵੀ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਸਭ ਤੋਂ ਪਸਿੱਧ ਕਾਫੀਆਂ ਬੁੱਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ ਦੀਆਂ ਹਨ । ਹੇਠਾਂ ਸ਼ਾਹ ਹੁਸੈਨ ਤੇ ਬੁੱਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ ਦੀਆਂ ਕਾਫੀਆਂ ਦੀਆਂ ਵੰਨਗੀਆਂ ਦਿਤੀਆਂ ਹਨ—

੧. ਪਿਆਰੇ ਬਿਨ ਰਾਤੀ ਹੋਈਆਂ ਵਡੀਆਂ ਰਾਂਝਾ ਜੱਗੀ ਮੈਂ ਜੁਗਿਆਣੀ, ਕਮਲੀ ਕਰ ਕਰ ਛੱਡੀਆਂ। ਮੈਂ ਇਆਣੀ, ਨੇਹੁੰ ਕੀ ਜਾਣਾ, ਬਿਰਹੁ ਤਣਾਵਾਂ ਗੱਡੀਆਂ। ਕਹੈ ਹੁਸੈਨ ਫਕੀਰ ਸਾਈ ਦਾ, ਦਾਮਨ ਤੇਰੇ ਮੈਂ ਲੱਗੀਆਂ।'

- 2- 'ਦਰਦ ਵਿਛੱੜੇ ਦਾ ਹਾਲ ਨੀ' ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ ?
  ਸੂਲਾਂ ਮਾਰ ਦਿਵਾਨੀ ਕੀਤੀ,
  ਬਰਹੁ ਪਿਆ ਸਾਡੇ ਖਿਆਲ, ਨੀ ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ ?
  ਧੁਖਣ ਧੂਏ' ਸਾਹਾਂ ਵਾਲੇ,
  ਜਾਂ ਫੱਲਾਂ ਤਾਂ ਲਾਲ, ਨੀ ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ ?
  ਸੂਲਾਂ ਦੀ ਰੋਟੀ ਦੁਖਾਂ ਦਾ ਲਾਵਣ,
  ਹੱਡਾਂ ਦਾ ਬਾਲਣ ਬਾਲ, ਨੀ ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ
  ਜੰਗਲ ਜੰਗਲ ਫਿਰਾਂ ਢੂੰਢੇ'ਦੀ,
  ਅਜੇ ਨਾ ਮਿਲਿਆ ਮਹੀ'ਵਾਲ ਨੀ' ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ।
  ਰਾਂਝਣ ਰਾਂਝਣ ਫਿਰਾਂ ਢੂੰਢੇਦੀ,
  ਰਾਂਝਣ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਨੀ ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ?
  ਕਹੇ ਹੁਸੈਨ ਫਕੀਰ ਸਾਈ' ਦਾ,
  ਵੇਖ ਨਿਮਾਣਿਆਂ ਦਾ ਹਾਲ, ਨੀ ਮੈ' ਕੈਨੂੰ ਆਖਾਂ?
- ਜੱਤੀ ਜੱਤ ਦੁਨੀਆਂ, ਮੇਰੇ ਰਾਮ ਜੀ ਤੈਥੋਂ ਮੰਗਦੀ।'
   ਕੂੰਡਾ ਦੇਈਂ, ਡਡਾ ਦੇਈਂ ਕੱਠੀ ਦੇਵੀਂ ਭੰਗ ਦੀ।
   ਸਾਫੀ ਦੇਈਂ, ਮਿਰਚਾ ਦੇਈਂ, ਮਿਣਤੀ ਦੇਈਂ ਰੰਗ ਦੀ।
   ਪੱਸਤ ਦੇਈਂ, ਬਾਟੀ ਦੇਈਂ ਚਾਟੀ ਦੇਈਂ ਖੰਡ ਦੀ।
   ਗਿਆਨ ਦੇਈਂ ਧਿਆਨ ਦੇਈਂ, ਮਹਿਮਾ ਸਾਧੂ ਸੰਗ ਦੀ।
   ਸਾਹ ਹੁਸੈਨ ਫਕੀਰ ਸਾਈਂ ਦਾ, ਏਹੀ ਦੂਆਂ ਈ ਮਲੰਗ ਦੀ।

ਬੁੱਲ੍ਹੇ ਸ਼ਾਹ—

9. ਧਾਰਨ—'ਉਠ ਜਾਗ ਘੁਰਾੜੇ ਮਾਰ ਨਹੀਂ ।'

ਰਿਸ਼ਰ ਦੇ ਤੂੰ ਏਸ ਜਹਾਨੋਂ ਜਾਵੇਂਗੀ।
ਫਿਰ ਕਦਮ ਨ ਏਥੇ ਪਾਵੇਂਗੀ।
ਇਹ ਜੱਬਨ ਰੂਪ ਲੁਟਾਵੇਂਗੀ।
ਉਠ ਜਾਗ ਘੁਰਾੜੇ ਮਾਰ ਨਹੀਂ।
3. ਧਾਰਨਾ—'ਮੂੰਹ ਆਈ ਬਾਤ ਨ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।'
'ਉਹ ਸ਼ੌਹ ਅਸਾਥੋਂ ਵੱਖ ਨਹੀਂ,
ਬਿਨ ਸ਼ੌਹ ਤੋਂ ਦੂਜਾ ਕੱਖ ਨਹੀਂ,
ਪਰ ਦੇਖਣ ਵਾਲੀ ਅੱਖ ਨਹੀਂ,

ਇਹ ਜਾਨ ਪਈ ਦੁੱਖ ਸਹਿੰਦੀ ਹੈ।

੩, ਧਾਰਨਾ—'ਤਸੀ' ਕਰੰ ਅਸਾਡੀ ਕਾਰੀ। ਨੀ ਕੌਈ ਹੋ ਗਈ ਵੇਦਨ ਭਾਰੀ। 'ਇਹ ਦਿਲ ਮੇਰੇ ਵਿਚ ਵੱਸਦਾ। ਬਹਿ ਨਾਲ ਅਸਾਡੇ ਹੱਸਦਾ, ਪਛਨੀਆਂ ਬਾਤਾਂ ਤਾਂ ਉਠ ਨੱਸਦਾ ਲੈਕਰ ਬਾਜਾਂ ਵਾਂਗ ਉਡਾਰੀ, ਤੁਸੀਂ ਕਰੇ ਅਸਾਡੀ ਕਾਰੀ।

į.

8. ਧਾਰਨਾ—'ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਨਵੀਓ' ਨਵੀਂ ਬਹਾਰ। ਵੇਦ ਕੁਰਾਨਾਂ ਪੜ੍ਹ ਪੜ੍ਹ ਥੱਕੇ, ਸਿਜਦੇ ਕਰਦਿਆਂ ਘਸ ਗਏ ਮੱਥੇ. ਨਾਂ ਰੱਬ ਤੀਰਥ ਨਾ ਰੱਬ ਮੱਕੇ, ਜਿਨ ਪਾਇਆ ਤਿੰਨ ਨੂਰ ਅਨਵਾਰ, ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਨਵੀਓ' ਨਵੀਂ ਬਹਾਰ ।'

# พโฮพาห

- ੧. ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਕਵਿਤਾ ਕਿਸ ਕਿਸ ਭਾਵ ਨੂੰ ਪਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਰਚੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ :— ਸੱਦ, ਅਲਾਹਣੀ, ਘੌੜੀਆਂ, ਸਿਠਣੀਆਂ, ਬਾਰਾਂਮਾਹਾ, ਗਜ਼ਲ, ਵਾਕ ।
- ੨. ਹੇਠਾਂ ਲਿਖੀਆਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦੱਸੋਂ ਅਤੇ ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਦਿਓ— ਚੳਬੱਲਾ, ਸੀਹਰਫੀ. ਪੈਂਤੀ ਅੱਖਰੀ, ਕਾਫ਼ੀ, ਸ਼ਲੌਕ, ਵਾਰ, ਪੳੜੀ।

क्ष बार्य कर, यह तथ है यह—(१) गायर अस्त्रिप हैं (इ)

ा) इसक अस्त्रवाह -अयुर्व हे मुख्यवर है वयुप्ट वर्ग अस्त्रवाह

ਤ. ਸੀਹਰਫੀ ਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ? ਇਸ ਵਿਚ ਕਿਸ ਬੋਲੀ ਦੀ ਵਰਣਮਾਲਾ ਦੇ ਅੱਖਰਾਂ ਉਤੇ ਛੰਦ ਰਚੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ? ਉਹਨਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਨਾਂ ਤੇ ਤਰਤੀਬ ਦੱਸੋ।

ਵਿਚੇ ਗਏ। ਜਾਸ ਬਬੀ ਹੋਵੇਂ ਤਾਂ ਉਸੇ ਸਤਦ ਅਲੱਕਾਤ ਹੋ ਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ

23

#### ਅਲੰਕਾਰ

ਸ਼ਬਦ 'ਅਲੰਕਾਰ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ। 'ਗਹਿਣਾ'। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੁੰਦਰ ਢੁਕਵੇਂ ਗਹਿਣਿਆਂ ਨਾਲ ਇਸਤਰੀ ਦੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਹੋਰ ਵੀ ਵਧੇਰੇ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਵੇਖਣ ਵਾਲੇ ਉਤੇ ਵਧੇਰੇ ਅਸਰ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਵਧੇਰੇ ਮੋਹਿਤ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਇਵੇਂ ਹੀ ਜਿਹੜਾ ਢੰਗ, ਸਾਧਨ ਜਾਂ ਖੂਬੀ ਕਵਿਤਾ ਜਾਂ ਵਾਰਤਿਕ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਸੁੰਦਰ ਤੇ ਅਸਰਦਾਰ ਬਣਾ ਦੇਵੇਂ ਉਸ ਨੂੰ ਅਲੰਕਾਰ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਤਾਂ ਤੇ ਅਲੰਕਾਰ ਬੱਲੀ ਦੀ ਉਹ ਖੂਬੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨਾਲ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਜਾਂ ਅਰਥ ਦੀ ਕੋਈ ਖਾਸ ਸੁੰਦਰਤਾ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਵਧੇਰੇ ਦਿਲ ਖਿਚਵੀਂ ਤੇ ਮਨੋਰੰਜਕ ਬਣ ਜਾਵੇ। ਜਾਂ ਇਉਂ ਕਹੋ ਕਿ ਅਲੰਕਾਰ, ਸ਼ਬਦ ਤੇ ਅਰਵ ਦੇ ਵਰਣਨ ਕਰਨ ਦੀ ਉਹ ਰੀਤੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਕਵਿਤਾ ਆਦਿ ਦੀ ਸ਼ੋਭਾ ਨੂੰ ਵਧਾਵੇ।

ਇਹ ਤਾਂ ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਅਲੰਕਾਰ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਹਰੇਕ ਰਚਨਾਂ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਸੁੰਦਰ ਬਣਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਇਹ ਵਰਤੋਂ ਯੋਗ ਹੱਦ ਅੰਦਰ ਅਤੇ ਯੋਗ ਥਾਂ ਤੇ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ, ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਜਿਵੇਂ ਹਦੋਂ ਬਹੁਤੇ ਅਤੇ ਅਢਕਵੇਂ ਗਹਿਣਿਆਂ ਨਾਲ ਲੱਦੀ ਹੋਈ ਇਸਤਰੀ ਦੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਵਧਣ ਚਮਕਣ ਦੀ ਥਾਂ ਲੁਕ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਿਵੇਂ ਹੀ ਬਹੁਤੇ ਅਢਕਵੇਂ ਅਲੰਕਾਰਾਂ ਨਾਲ ਲੱਦੀ ਹੋਈ ਰਚਨਾਂ ਦਾ ਅਗਲਾ ਰਸ ਵੀ ਮਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਅਲੰਕਾਰਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਸਿਆਣਪ ਨਾਲ ਕਰਨੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ ਪਰ ਕਰਨੀ ਜ਼ਰੂਰ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਿਨਾਂ ਲਿਖਤ ਫਿੱਕੀ ਜਿਹੀ ਤੇ ਛੋਕੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਅਲੰਕਾਰ ਬੇਅੰਤ ਹਨ, ਪਰ ਮੁਖ ਦੋ ਹਨ—(੧) ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਤੇ (੨) ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ ।

- (1) ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ —ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਨੂੰ ਵਧਾਉਣ ਵਾਲੇ ਅਲੰਕਾਰ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਅਖਵਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਰਚਨਾ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਵਿਉਂਤ ਆਦਿ ਵਿਚ ਕੋਈ ਖਾਸ ਖੂਬੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਉਥੇ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—
  - (ੳ) 'ਕਿਰਤ ਕਰਮ ਕੇ ਵੀਫ਼ੜੈ ਕਰਿ ਕਿਰਪਾ ਮੇਲਹੁ ਰਾਮ ।'

(ਅ) ਸਰਬ ਸਿੰਗਾਰ ਤੈਬੌਲ ਰਸ ਸਣ ਦੇਹੀ ਸਭ ਖਾਮ।'

(ਬਾਰਾਂ ਮਾਂਹ)

(ੲ) ਸੱਚ ਸੌਹੇ ਸਿਰ ਪੱਗ ਜੀਉ ਕੌਝਾ ਕੂੜ ਕੁਥਾਇ ਕਛੋਟਾ ।'

(ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ)

(ਸ) ਦਰਸਨ ਪਰਸਨ ਸਰਸਨ ਹਰਸਨ, ਰੰਗਿ ਰੰਗੀ ਕਰਤਾਰੀ ਰੇ। ਕਿਨਰਮ ਗੁਰਗਮ ਹਰਦਮ ਨਿਹਜਮ. ਹਰਿ ਕੈਠਿ ਨਾਨਕ ਉਰਹਾਰੀ ਰੇ।

(ਰਾਗ ਆਸਾ ਮ: ੫)

ਉਪਰਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ਤੇ ਵਿਉਂਤ ਨੂੰ ਗਹੁ ਨਾਲ ਵਿਚਾਰੋਂ। (ੳ) ਅੰਕ ਵਾਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚਲੇ ਅਠਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪੰਜ ਸ਼ਬਦ 'ਕ' ਅੱਖਰ ਨਾਲ ਅਰੰਭ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੰਜਾਂ ਵਿਚੋਂ ਦੂਜਾ ਅੱਖਰ 'ਰ' ਹੈ ਅਤੇ ਤੁਕ ਦਾ ਅਖੀਰਲਾ ਸ਼ਬਦ ਵੀ 'ਰ' ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। (ਅ) ਅੰਕ ਦੀ ਤੁਕ ਦੇ ਅੱਠਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚੋਂ ਚਾਰ ਸ਼ਬਦ 'ਸ' ਅੱਖਰ ਨਾਲ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਪਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਅਵਾਜ਼ਾਂ ਬਾਰ ਬਾਰ ਆਉਣ ਨਾਲ ਰਚਨਾ ਦੀ ਸੰਦਰਤਾ ਵਧ ਗਈ ਹੈ। ਅੰਕ (ੲ) ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਤੁਕਾਂਗ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਤਿੰਨ ਸ਼ਬਦ 'ਸ' ਨਾਲ ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਤੁਕਾਂਗ ਦੇ ਚਾਰੇ 'ਕ' ਨਾਲ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਅੰਕ (ਸ) ਦੀਆਂ ਦੋਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਚਾਰ ਚਾਰ ਸ਼ਬਦ ਡਗਣ ਹਨ, ਚਹੁੰ ਚਹੁੰ ਲਘੁ ਮਾਤਰਾਂ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਬਣੇ ਹੋਏ ਹਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਠਾਂ ਦੀ ਹੀ ਅਵਾਜ਼ ਰਲਦੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ।

ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਚਹੁੰਆਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ 'ਰਸਨ' ਹੈ। ਅਰਥਾਤ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨੋਂ ਲਘੂ ਅਵਾਜ਼ਾਂ ਬਿਲਕੁਲ ਇਕੋ ਹਨ। ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਦੇ 'ਪਹਿਲੇ ਚਹੁੰਆਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ 'ਮ' ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਏਨ੍ਹਾਂ ਚਹੁੰਆਂ ਦੀ ਅਖੀਰਲੀ ਅਵਾਜ਼ ਇਕੋ ਹੈ। ਅਵਾਜ਼ਾਂ ਦੀ ਅਜਿਹੀ ਇਕਸਾਰਤਾ ਰਚਨਾ ਦੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਵਧਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪਹਿਲੀ ਤਕ ਦੇ ਹਰੇਕ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ 'ਰ' ਅੱਖਰ ਹੈ ਸਗੋਂ ਇਕ ਵਿਚ ਦੋ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਨੌਂ 'ਰਾਰੇ' ਆਏ ਹਨ। ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਸੱਤ 'ਰਾਰੇ' ਹਨ। ਅਰਥਾਤ ਇਨ੍ਹਾਂ ੧੭ ਸਬਦਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਦੋ ਹ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ੧੬ ਥਾਂਈ 'ਰਾਰ' ਦੀ ਆਵਾਜ਼ ਹੈ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਇਕੋ ਜਿਹੀਆਂ ਆਵਾਜ਼ਾਂ ਦਾ ਰਲਵਾਂ ਅਸਰ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਰਚਨਾ ਅਤਿ ਸੁੰਦਰ ਬਣ ਗਈ ਹੈ।

24

ਸੰ ਜਦੋਂ ਕਿਸੀ ਵਾਕ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਬਣਤਰ ਤੇ ਵਿਉਂਤ ਕਰਕੇ ਉਸ ਦੀ ਲੈ ਵਿਚ ਕੋਈ ਖਾਸ ਖੂਬੀ ਪੈਦਾ ਹੋਂ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਉਸ ਵਾਕ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

(2) ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ —ਜਦ ਲਿਖਤ ਦੇ ਸ਼ਬਦ ਅਜਿਹੇ ਢੰਗ ਨਾਲ ਚੁਣੇ ਵਰਤੇ ਜਾਣ ਕਿ ਲਿਖਤ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਖਾਸ ਖੂਬੀ ਪੈਂਦਾ ਹੋ ਜਾਵੇ, ਅਰਥ ਵਧੇਰੇ ਰਸਦਾਇਕ ਤੇ ਅਸਰਦਾਰ ਹੋ ਜਾਣ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

#### ਤੇਰਾ ਮੁਖ ਕੰਵਲ ਮੇਰੇ ਨੈਣ ਭੌਰੇ।

ਇਥੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਤੇ ਚਿਹਰੇ ਨੂੰ ਕੰਵਲ ਫੁੱਲ ਜਿਹਾ ਦਸਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਪ੍ਰੀਤਵਾਨ ਦੀਆਂ ਅਖੀਆਂ ਨੂੰ ਭੌਰੇ ਜਿਹੀਆਂ। ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਭੌਰਾ ਕੰਵਲ ਫੁੱਲ ਵੇਖ ਕੇ ਮੌਹਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦੁਆਲੇ ਭੌਂਦਾ ਤੇ ਟੱਪਦਾ ਫਿਰਦਾ ਹੈ, ਇਉਂ ਹੀ ਪ੍ਰੀਤਵਾਨ ਦੀਆਂ ਅੱਖੀਆਂ ਮੌਹਿਤ ਹੋ ਕੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਦੇ ਚਿਹਰੇ ਉਪਰ ਟਿਕੀਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਨ ਤੇ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਪਾਸੇ ਵੱਲ ਨਹੀਂ ਤੱਕਦੀਆਂ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸ ਲਿਖਤ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਸੁੰਦਰਤਾ ਆਈ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਥੇ ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ ਹੈ।

ਨੌਟ—ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਲਿਖਤਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਦੌਵੇਂ ਅਲੰਕਾਰ ਇਕੱਠੇ ਹੀ ਵਰਤੇ ਗਏ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਇਹ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਕਿ ਕਿਸੇ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਹੀ ਉਥੇ 'ਉਭੈ' ਜਾਂ ਦੌਰੰਗਾ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

# ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰਾ

ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਕਈ ਭੇਦ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਵਧੇਰੇ ਪਰਸਿੱਧ ਇਹ ਚਾਰ ਹਨ :—

ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ, ਚਿਤਰ, ਯਮਕ ਤੇ ਵੀਪਸਾ

# ੧. ਅਨੂਪ੍ਰਾਸ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ

ਲਛਣ—ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਵਾਕ ਵਿਚ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਅਤੇ ਪਦਾਂ ਦੇ ਵਜ਼ਨ (ਤੱਲ) ਦੀ ਤੁਲਨਾ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਪਦਮੈਂਤਰੀ ਜਾਂ ਵਰਣ ਮੌਤਰੀ ਵੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ।

ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਦੇ ਪੰਜ ਭੇਦ ਹਨ । ਛੇਕ, ਵ੍ਰਿਤੀ, ਸ਼੍ਰਤੀ ਲਾਟ ਤੇ ਅੰਤ

ਕਈ ਵੇਰ ਵਰਤਿਆ ਜਾਵੇ ਉਥੇ ਛੋਕ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਵਰਤਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਗਾਵੇਂ ਕ ਵਿਦਿਆ ਵਿਖਮ ਵ੍ਹਚਾਰ'

(नपुनी)

ਪਰਮ ਪੁਰਖ ਪਰਮੇਸਰ ਸ੍ਰਾਮੀ 'ਪਾਵਨ ਪਾਉਨ ਅਹਾਰੀ ।'

(ਸ਼ਬਦ ਹਜ਼ਾਰੇ ਪਾ: ੧੦)

'ਕੁਚਿਲ ਕੁਚਿਲ ਕੁਰੂਪਿ ਕੁਨਾਰਿ ਕੁਲਖਨੀ ਪਿਰੁ ਕਾ ਸਹਜੁ ਨ ਜਾਨਿਆ। (ਸਾਰ: ਮ: ੧)

- 'ਮੇਰੇ ਮਾਹੀ, ਮੈਂ' ਸੋਈ ਸੋੜ ਮੁਹਾਰ. ਮਿੰਨਤ ਮੇਰੀ।'
- (ਅ) ਵ੍ਰਿਤੀ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ—ਜਿਥੇ ਇਕੋਂ ਅੱਖਰ ਜਾਂ ਕੁਝ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਇਕੱਠ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਆਵੇ ਅਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਲੈ ਤੇ ਤੌਲ ਮਿਲਦੇ ਹੋਣ, ਉਥੇ ਵ੍ਰਿਤੀ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਹੁੰਦਾ, ਜਿਵੇਂ-
- ਦਰਸਨ ਪਰਸਨ ਸਰਸਨ ਹਰਸਨ ਰੰਗਿ ਰੰਗੀ ਕਰਤਾਰੀ ਰੇ। ਖਿਨੂਰਮ ਗੁਰਗਮ ਹਰਦਮ ਨਿਹਜਮ ਹਰਿ ਕੰਠਿ ਨਾਨਕ ਉਰਿਹਾਰੀ ਰੇ। (ਆਸਾ ਮ: ч)

ਇਥੇ ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਚਹੁੰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ 'ਰਸਨ' ਅਤੇ ਦੂਜੀ ਤਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਚਹੁੰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ 'ਮ' ਆਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਚਹੁੰ ਦੇ ਇਕੱਠਾਂ ਦੇ ਉਚਾਰਣ ਦੀ ਲੈ ਜਾਂ ਵਜ਼ਨ ਵੀ ਇਕੋਂ ਹੈ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕਾਫ਼ੀਆ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਵ੍ਰਿਤੀ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੇਠਲੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹੋਂ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ :- . . . ਜਿਲ ਤਾਂ ਲੈਂਡ ਨਾਰਿਕਾ ।ਹਰਦਾ। .ਵ

'ਨਾਮ ਧਿਆਈ ਸਦਾ ਸਖਾਈ ਸਹਜ ਸੁਭਾਈ ਗੋਵਿੰਦਾ। ਗਿਲ **ਭਾਵਾਂ ਗਣਿਤ ਮਿਟਾਈ** ਚੂਕੀ ਧਾਈ ਕਦੇ ਨ ਵਿਆਪੈ ਮਨਿ ਚਿੰਦਾ ।'

(ਆਸ ਛੰਤ ਮ: ੫)

'ਨਾਮ ਕਾਮ ਬਿਹਾਨ ਪੇਖਤ ਧਾਮ ਹੂੰ ਨਹਿ ਜਾਹਿ ।' ਕਹੁੰ ਦੇਵਤਾਨ ਕੇ ਦਿਵਾਨ ਮੇਂ ਵਿਰਾਜਮਾਨ, ਕਹੁੰ ਦਾਨਵਾਨ ਕੋ ਗੁਮਾਨ ਮਤਿ ਦੇਤ ਹੋ।

(ਅਕਾਲ ਉਸਤਤਿ)

(ੲ) ਸ੍ਤੀ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ—ਪੰਜਾਬੀ ਵਰਣਮਾਲਾ ਦੇ ਪੈਂਤੀ ਅੱਖਰ ਪੰਜਾਂ ਪੰਜਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦੇ ਸੱਤਾਂ ਵਰਗਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡੇ ਹੋਏ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੌਂ ਪਹਿਲੇ ਤੇ ਅਖੀਰਲੇ ਵਰਗਾਂ ਦੇ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਬਾਕੀ ਦਿਆਂ ਵਰਗਾਂ ਦੇ ਅੱਖਰਾਂ ਨੂੰ ਜੇ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਉਸਾਰੀਏ, ਤਾਂ ਪਤਾ ਲਗੇਗਾ ਕਿ ਹਰ ਵਰਗ ਦੇ ਪੰਜਾਂ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਮੂੰਹ ਦੇ ਇਕੋ ਹਿੱਸੇ ਤੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ —

ਕ, ਖ, ਗ, ਘ, ਙ ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਸੰਘ ਦੇ ਕੋਲੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਵਿਚ ਜੀਭ ਤੇ ਦੰਦਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਹਿੱਸਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।

ਚ, ਛ, ਜ, ਝ, ਞ ਦਾ ਉਚਾਰਣ ਜੀਭ ਦੇ ਪੌਲੇ ਜਿਹੇ ਦੰਦਾਂ ਨਾਲ ਲੱਗਣ ਤੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਟ, ਠ, ਡ, ਢ, ਣ ਦਾ ਉਚਾਰਣ ਜੀਭ ਦੀ ਨੌਕ ਦੇ ਤਾਲੂ ਨਾਲ ਜ਼ਰਾ ਘੁੱਟ ਕੇ ਲਗਣ ਨਾਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਤ, ਬ, ਦ, ਧ, ਨ ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਜੀਭ ਦੀ ਨੌਕ ਦੇ ਉਪਰਲੇ **ਦੰ**ਦਾਂ ਨਾਲ ਜ਼ਰਾ ਘੁੱਟ ਕੇ ਲੱਗਣ ਨਾਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਪ, ਫ, ਬ, ਭ, ਮ, ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਬੁਲ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਜਿਸ ਵਾਕ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਮੂੰਹ ਦੇ ਇਕੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੋਵੇ, ਅਰਥਾਤ ਜਿਸ ਵਿਚ ਇਕੇ ਥਾਂ ਤੋਂ ਉਚਾਰੇ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਅੱਖਰ ਹੋਣ, ਉਸ ਵਿਚ ਸ੍ਵਤੀ ਅਨੁਪਰਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

- ੧. ਤਿਥੇ ਘੜੀਐਂ ਸੁਰਾ ਸਿਧਾ ਕੀ ਸੁਧਿ ।
- ੨. 'ਚਲੋਂ ਛੱਡੋਂ ਜਾਣ ਦਿਓ ਝਗੜਾ।'
- ੩. ਪਾਰਬ੍ਰਹਮ ਪਰਮੇਸਰ ਗੋਬਿੰਦ, ਬਖਸ਼ੇ, ਅਸੀਂ ਪਾਪੀ ਮੁੜ ਮੁੜ ਭੁੱਲਣਹਾਰ ਹਾਂ ।
- ਦਾਤਾ ਤੁਹਾਨੂੰ ਧਨ ਦੌਲਤ ਦੀ ਥੁੜ ਨਾ ਰਹਿਣ ਦੇਵੇਂ ।
- (ਸ) ਲਾਟ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ—ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਵਾਕ ਜਾਂ ਤੁਕ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਅਜਿਹੇ ਹੋਣ ਅਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੋੜੇ ਹੋਣ ਕਿ ਬਿਸਰਾਮ ਬਦਲ ਲੈਣ ਨਾਲ ਅਰਥ ਹੋਰ ਹੀ ਹੋ ਜਾਣ, ਉਥੇ ਲਾਟ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਗਾਵੇ ਕੋ ਤਾਣੂ ਹੋਵੇਂ ਕਿਸੇ ਤਾਣੂ ।'

ਜੇ ਇਸ ਤੁਕ ਦਾ ਪਾਠ ਇਉ ਕਰੀਏ, ''ਗਾਵੈ ਕੋ ? ਉਤਰ—ਜਿਸ ਨੂੰ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਕੀ ਰਖਿਆ ਦਾ ਬਲ ਹੈ ।'

ਪਰ ਜੇ ਪਾਠ ਇਉਂ ਕਰੀਏ, ''ਗਾਵੈਂ ਕੋਂ ਤਾਣ, ਹੋਵੈਂ ਕਿਸੇ ਤਾਣ, ਤਾਂ ਅਰਥ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਤਾਕਤ ਬਹੁਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਉਹ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਬਲ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਗਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ— ''ਗੁਰੂ ਸਰਣ ਆਵੇ ਨਹੀਂ', ਲਾਗੇ ਦਖ ਪੀੜ ।'' ''ਗੁਰੂ ਸਰਣ ਆਵੇ, ਨਹੀਂ' ਲਾਗੇ ਦੁਖ ਪੀੜ ।''

ਇਥੇ 'ਨਹੀਂ' ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਪਹਿਲੇ ਤੁਕਾਂਤ ਨਾਲ ਪੜ੍ਹੀਏ ਤਾਂ ਅਰਥ ਹੋਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਜੇ 'ਨਹੀਂ' ਨੂੰ ਦੂਜੇ ਤੁਕਾਂਗ ਨਾਲ ਪੜ੍ਹੀਏ ਤਾਂ ਹੋਰ ।

'ਜਾਓ, ਨ ਠਹਿਰੋਂ ਇਥੇ' 'ਜਾਓ ਨ, ਠਹਿਰੋਂ ਇਥੇ'

ਂ 5 ਇਸ ਵਾਕ ਵਿਚ ਵੀ ਲਾਟ ਅਨੂਪਰਾਸ ਹੈ

(ਹ) ਅੰਤ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ—ਜਦ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਜਾਂ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਤਾਂ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹੋਣ ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਅੱਖਰ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸੁਰ ਮਿਲਦੀ ਹੋਵੇਂ ਅਰਥਾਤ ਤੁਕਾਂਤ ਜਾਂ ਕਾਫ਼ੀਆ ਮਿਲਦਾ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਅੰਤ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਹੁੰਦਾ ਤੇ, ਜਿਵੇਂ—

> 'ਜੀਆ, ਛਡ ਦੇ ਐਸ਼ ਬਹਾਰ ਨੂੰ ਚਲ, ਭਾਲੀਏ ਮਹਿਰਮ ਯਾਰ ਨੂੰ ।

ਇਸ ਛੰਦ ਦੀਆਂ ਦੋ ਤੂਕਾਂ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਅਖੀਰਲੀ ਸੁਰ 'ਬਹਾਰ ਨੂੰ' ਤੇ 'ਯਾਰ ਨੂੰ' ਇਕੋ ਹੈ, ਅਰਥਾਤ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤੁਕਾਂਤ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਥੇ ਅੰਤ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਹੈ। ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਮਾਨ ਸੁਰਾਂ ਜਾਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਆਵਾਜ਼ਾਂ ਦੇ ਆਉਣ ਦੀਆਂ ਥਾਵਾਂ ਦੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਨਾਲ ਅੰਤ ਅਨੁਪਰਾਸ ਛੇ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

 ਸਾਰੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਦੇ ਅਖੀਰਲੇ ਸ਼ਬਦ ਇਕ ਹੀ ਵਜਨ (ਤੱਲ) ਦੇ ਹੋਣ ਅਤੇ ਪਿਛਲਾ ਅੱਖਰ ਵੀ ਇਕੋਂ ਹੋਵੇਂ ਜਿਵੇਂ:—

"ਮੂਰਖ ਲੌਕ ਸਦਾ ਸੁੱਖ ਸੌਂਦੇ, ਅਤੇ ਖੂਬ ਕਮਾਵਣ ਪੈਸਾ। ਨਾ ਕੁਛ ਊਚ ਨਾ ਨੀਚ ਪਛਾਨਣ, ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਮ ਨ ਜਾਨਣ ਕੈਸਾ। ਸ਼ਾਲਾ ਨਿੱਜ ਹੋਵੇ ਚਤੁਰਾਈ, ਸਾਨੂੰ ਖੁਆਰ ਕੀਤਾ ਤੁਧ ਐਸਾ। ਹਾਸ਼ਮ ਕਾਟ ਪ੍ਰੇਮ ਕਰੇ ਦਾ, ਜਿਸ ਹੋਸ਼ ਹੋਵੇ ਜਿਸ ਜੈਸਾ।

੨, ੩ ਟਾਂਕ (ਪਹਿਲੀ, ਤੀਜੀ, ਪੰਜਵੀ ਆਦਿ) ਤੁਕਾਂ ਜਾਂ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦਾ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਤੁਕਾਂਗੀ ਮੇਲ ਹੋਵੇ, ਅਤੇ ਜਿਸਤ (ਦੂਜੀ, ਚੌਥੀ, ਛੇਵੀ ਆਦਿ) ਦਾ ਆਪੋਂ ਵਿਚ ਵਜ਼ਨ ਤੇ ਅੱਖਰ ਮਿਲਦਾ ਹੋਵੇਂ ਜਿਵੇਂ:—

ਸਾਉਣ ਮਾਂਹ, ਝੜੀਆਂ ਗਰਮੀ ਝਾੜ ਸੁਟੀ, ਧਰਤੀ ਪੁੰਗਰੀ, ਟਹਿਕੀਆਂ ਡਾਲੀਆਂ ਨੇ। ਸਮਸੇਸ਼ ਡਿਰਾਹ ਰੋਕ ਲਏ ਛੱਪੜਾਂ ਟੌਤਿਆਂ ਨੇ, ਨਦੀਆਂ ਨਾਲਿਆਂ ਜੂਹਾਂ ਹੰਗਾਲੀਆਂ ਨੇ। ਧਾਈ ਉਸਰੇ, ਨਿੱਸਰੀ ਚਰ੍ਹੀ ਮੱਕੀ, ਤੇ ਕਪਾਹੀ ਨ ਜਾਣ ਸੰਭਾਲੀਆਂ ਨੇ । (ਚਾਤ੍ਰਿਕ)

 ਟਾਂਕ ਤੁਕਾਂ ਜਾਂ ਤੁਕਾਂਗਾਂ ਦਾ ਅਖੀਰਲਾ ਵਜ਼ਨ ਅਤੇ ਅਖਰ ਮਿਲਦੇ ਹੋਣ ਪਰ ਜਿਸਤ ਤੁਕਾਂ ਤੇ ਤੁਕਾਂਗ ਬੇਮੇਲ ਹੋਣ, ਜਿਵੇਂ—

> "ਦੈ'ਤਾਂ ਡੰਡ ਉਭਾਰੀ, ਨੇੜੇ ਆਇ ਕੈ। ਸਿੰਘ ਕਰੀ ਅਸਵਾਰੀ, ਦੁਰਗਾ ਸ਼ੌਰ ਸੁਣ। ਖਬੇ ਦਸਤ ਉਭਾਰੀ, ਗਦਾ ਫਿਰਾਇ ਕੈ। ਸੈਨਾ ਸਭ ਸੰਘਾਰੀ, ਸ੍ਣਵਤ ਬੀਜ ਦੀ!"

ਪ. ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਦਾ ਦੂਜੀ ਨਾਲ ਕਾਫੀਆ ਮਿਲੇ ਅਤੇ ਤੀਜੀ ਦਾ ਚੌਥੀ ਨਾਲ, ਜਿਵੇਂ—

ਦੁਨੀਆਂ ਸਾਰੀ ਭੀ ਸੌਹਣੀ ਹੈ, ਪਰ ਤੇਰਾ ਰੰਗ ਨਿਆਰਾ ਹੈ। ਤੇਰੀ ਮਿੱਟੀ ਦਾ ਕੁੱਲਾ ਭੀ, ਸ਼ਾਹੀ ਮਹਿਲਾਂ ਤੋਂ ਨਿਆਰਾ ਹੈ।

ਤੇਰੇ ਜ਼ਰੇ ਜ਼ਰੇ ਅੰਦਰ, ਅਪਣਤ ਜਿਹੀ ਕੋਈ ਵੱਸਦੀ ਹੈ।

ਤੇਰੀ ਗੱਦੀ ਵਿਚ ਬਹਿੰਦਿਆਂ ਹੀ, ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਚਿੰਤਾ ਨਸਦੀ ਹੈ। (ਚਾਤ੍ਕਿ)

੬. ਪਹਿਲੀ ਦੂਜੀ ਤੇ ਚੌਥੀ ਤੁਕ ਦੀ ਅਖੀਰਲੀ ਸੁਰ ਮਿਲਦੀ ਹੈ; ਪਰ ਤੀਜੀ ਬੇਮੇਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ—

> ''ਸੁਖ ਵੇਲੇ ਤਾਂ ਅੱਗੇ ਪਿਛੇ ਫਿਰਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਸਾਰੀ, ਕੀ ਹੋਇਆ ਜੇ ਨਾਰੀ ਨੇ ਭੀ ਚੁਕੀ ਤਾਬੇਦਾਰੀ। ਸੱਚਾ ਪ੍ਰੇਮ ਤਦੋਂ ਪਰਤਾਈਏ, ਭੀੜ ਬਣੇ ਜਦ ਕੋਈ, ਬਨਵਾਸੀ ਦਾ ਸਾਥ ਨਿਬਾਹਿਆ, ਸੀਤਾ ਰਾਜ ਦੁਲਾਰੀ।'

(ਚਾਤ੍ਰਿਕ)

ਕਈ ਕਾਲ ਬੀਤੇ, ਹੋਏ ਸ਼ਾਮ ਰਾਜਾ। ਸਭੇ ਵੈਰੀ ਜਿੱਤੇ ਲੜੇ ਜੁਧ ਭਾਰੇ। ਫਿਰੇ ਚੱਕਰ ਚਾਰੇ, ਗਏ ਸਭਨੀ ਦਾਈ। ਤਾਂਹੀ ਨਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪਿਆ ਚਕਰਵਰਤੀ।

#### ੨. ਚਿੱਤਰ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਛੰਦ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਵਿਉਂ ਅਜਿਹੀ ਰੱਖੀ ਜਾਵੇ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਤਰਤੀਬ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਚਿੱਤਰ ਜਾਂ ਮੂਰਤ (ਕੰਵਲ, ਚੌਰ, ਗਊ, ਛਣਕਣਾ ਆਦਿ) ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਲਿਖ਼ਿਆ ਜਾ ਸਕੇ, ਤਾਂ ਉਸ ਛੰਦ ਵਿਚ ਚਿੱਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

> 'ਜਿਨ ਦਾਨ ਦੀਨ, ਤਿਨ ਮਾਨ ਲੀਨ। ਗੁਨ ਗਯਾਨ ਹੀਨ, ਜਨ ਜਾਨ ਖੀਨ।'

ਇਸ ਛੌਦ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਕੰਵਲ -ਬੰਦ-ਚਿਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ :—



ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਆਸਾ ਰਾਗ ਵਿਚ ਰਚੀ ਹੇਠਲੀ ਤੁਕ ਨੂੰ ਛਣਕਣੇ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਛਿਣਕਣ ਬੰਦੁ-ਚਿੱਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ :—

> ਦਰਸ਼ਨ ਪਰਸਨ ਸਰਸਨ ਹਰਸਨ, ਰੰਗ ਰੰਗੀ ਕਰਤਾਰੀ ਰੇ। ਖਿਨੁਰਮ ਗੁਰਗਮ ਹਰਿਦਮ ਨਿਹਜ਼ਮ ਹਰਿ ਕੌਠਿ ਨਾਨਕ ਉਰਿਹਾਰੀ ਰੇ।

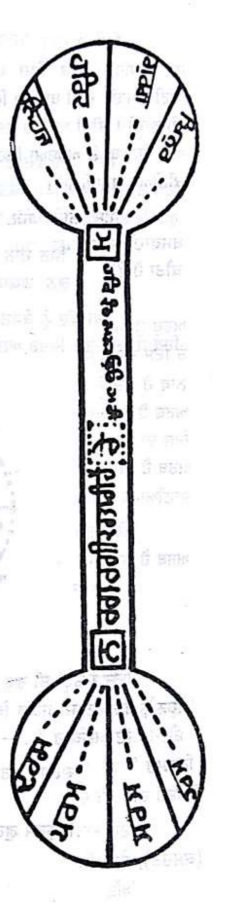
ਨੋਟ—ਚਿਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਵਿਦਵਾਨ ਬਹੁਤੇ ਉਚੋਂ ਦਰਜੇ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨਹੀਂ ਮਨਦੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਕੋਈ ਚਮਤਕਾਰੀ ਰਚਨਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ। ਇਸ ਨੂੰ ਇਹ ਕੇਵਲ ਬਾਲ ਲੀਲ੍ਹਾ ਅਤੇ ਖੇਲ ਮਾਤਰ ਰਚਨਾਂ ਹੀ ਗਿਣਦੇ ਹਨ ਇਹ ਅਲੰਕਾਰ ਨਿਰੀ ਪੂਰੀ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਹੇਰਾ ਫੇਰੀ ਨਾਲ ਬਣਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਬਹੁਤੀ ਵੱਡੀ ਖੂਬੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਇਸ ਲਈ ਇਸ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਉਚਾ ਨਹੀਂ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ।

#### ੩. ਯਮਕ ਅਲੰਕਾਰ

ਲਛਣ : ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਵਾਕ ਜਾਂ ਤੁਕ ਵਿਚ ਇਕੋਂ ਸ਼ਬਦ ਬਹੁਤ ਵਾਰ ਪਰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਅਰਥ ਵਿਚ ਆਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਯਮਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ— 'ਡੋਬ ਖੱਟੀਆਂ ਖੱਟੀਆਂ ਕਰੇ' ਗੱਲਾਂ, ਧੀਆਂ ਦੱਸ ਕੀ ਖੱਟੀਆਂ ਖੱਟੀਆਂ ਨੀ ? ਪੜ੍ਹ ਪੱਟੀਆਂ ਪੱਟੀਆਂ ਤੁੱਧ ਵਾਂਗੂ

ਬੰਨ੍ਹ ਪੱਟੀਆਂ ਪੱਟੀਆਂ ਪੱਟੀਆਂ ਨੀ।

(ਫ਼ਜ਼ਲ ਸ਼ਾਹ)



ਇਥੇ ਦੋ ਸ਼ਬਦ 'ਖੱਟੀਆਂ' ਤੇ 'ਪੱਟੀਆਂ' ਹਰ ਵੇਰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਆਏ ਹਨ। ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾ 'ਖੱਟੀਆਂ ਸ਼ਬਦ ਨਾਂਵ ਹੈ ਤੇ ਇਸਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਖੱਟੀ ਕਮਾਈ' ਦੂਜੀ ਥਾਂ ਇਹ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣ ਹੈ ਤੇ ਇਸਦਾ ਅਰਥ ਹੈ—'ਖੱਟੇ ਸਵਾਦ ਵਾਲੀਆਂ ਬੇਸਵਾਦੀ। ਤੀਜੀ ਥਾਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਨਾਂਵ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਫਾਇਦਾ, ਲਾਭ' ਅਤੇ ਚੌਥੀ ਥਾਂ ਤੇ ਆਇਆ ਇਹ ਸ਼ਬਦ 'ਕਿਰਿਆ' ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਪਰਾਪਤ ਕੀਤੀਆਂ, ਕਮਾਈਆਂ'।

ਇਸ ਲਈ ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਦਾ ਅਰਥ ਇਹ—'ਖੱਟੀ ਕਮਾਈ ਰੌੜ੍ਹ ਕੇ ਤੂੰ ਬੇਸਵਾਦੀ ਗੱਲਾਂ ਕੁਝ ਰਹੀ ਹੈ'। ਧੀਏ, ਦਸ ਕਿ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਤੂੰ ਕੀ ਲਾਭ ਪਰਾਪਤ ਕੀਤਾ ਹੈ ?"

ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾ ਸ਼ਬਦ 'ਪੱਟੀਆਂ' ਨਾਂਵ ਹੈ ਅਤੇ 'ਪੜ੍ਹ ਪੱਟੀਆਂ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਆਖੇ ਲੱਗ ਕੇ, ਸਿਖੌਤ ਹੇਠ ਆਕੇ, ਦੂਜਾ ਸ਼ਬਦ 'ਪੱਟੀਆਂ ਕਿਰਿਆ ਹੈ, ਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਤਬਾਹ ਹੋਈਆਂ'। ਤੀਜੀ ਵੇਰ ਆਇਆ ਸ਼ਬਦ 'ਪੱਟੀਆਂ' ਨਾਂਵ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਟਾਕੀ'। ਚੌਥੀ ਥਾਂ 'ਪੱਟੀਆਂ' ਨਾਂਵ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਟਾਕੀ'। ਪੰਜਵੀਂ ਥਾਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਕਿਰਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਮੰਦ-ਭਾਗਣਾਂ, ਰੁੜ੍ਹ ਜਾਣੀਆਂ'। ਪੰਜਵੀਂ ਥਾਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਕਿਰਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਤਬਾਹ ਹੋ ਗਈਆਂ, ਤਬਾਹ ਕਰ ਲਿਆ।' ਇਸ ਕਰਕੇ ਤੁਕ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਕਈ ਤੇਰੇ ਵਾਕਰ ਹੋਰਨਾਂ ਦੇ ਆਖੇ ਲਗ ਕੇ ਬਰਬਾਦ ਹੋ ਗਈਆਂ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਰੁੜ੍ਹ ਜਾਣੀਆਂ ਨੇ ਔਨੀਆਂ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਤਬਾਹ ਕਰ ਲਿਆ।'

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਸੋ ਜੀਵੇਂ ਜਿਹੀ ਜੀਵਤ ਜਪਿਆ' ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਸ਼ਬਦ 'ਜੀਵਤ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਜੀਉਂਦਾ' ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਦਾ ਚੇਚਨ ਰੂਪ ਵਾਹਿਗਰੂ ,'

> ੰਸਤਿਗੁਰੂ ਹਮ ਬੇਰੀ ਕਟੋ ਨਿਜ ਬੇਰੀ ਪਰ ਚਾਰ । ਇਹ ਬੇਰੀ ਹੁਹਿ ਭਵ ਸਫਲ, ਬਿਨ ਬੇਰੀ ਕਰ ਪਾਰ ।

ਿਲ੍ਹੇ ਨਿਸ਼ਕ ਪਰਕਾਸ਼)

ਇਸ ਦੌਹੇ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ 'ਬੇਰੀ' ਦੇ ਅਰਥ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਇਹ ਹਨ :—ਬੇੜੀ (ਬੰਧਨ), ਬੇੜੀ (ਕਸ਼ਤੀ), ਵਾਰੀ (ਵੇਲਾ), ਦੇਰੀ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਇਸ ਉੱਚੀ ਮਾੜੀ' ਵਿਚ ਬੈਠੀ ਇਸ 'ਮਾੜੀ' ਜਿਹੀ ਕੁੜੀ ਦੀ ਕਿਸਮਤ 'ਮਾੜੀ' ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਰੱਗ ਦੀ 'ਮਾੜੀ' ਮੋਟੀ ਵੀ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਤੇ ਇਹ ਕਹਿ ਛੱਡਦੀ ਹੈ ਏਵੇਂ 'ਮਾੜੀ ਮਾੜੀ' ਸਿਰ ਪੀੜ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਇਥੇ ਮਾੜੀ ਮਦਦ ਦੇ ਤਰਤੀਬਵਾਰ ਇਹ ਅਰਥ ਹਨ-ਮਹਿਲ (ਮਹੱਲ) ਲਿੱਸੀ (ਕਮਜ਼ੌਰ), ਭੌੜੀ (ਖਰਾਬ), ਥੌੜ੍ਹੀ ਅਤੇ ਮੱਠੀ ਮੱਠੀ ।

'ਅੱਕ ਪੁੱਟ ਪੁੱਟ ਮੈਂ' ਅੱਕ ਗਿਆ ਹਾਂ। ਇਸ ਅੱਪੜ ਭੌਂ ਤੀਕ ਪਾਣੀ ਭਾਵੇਂ

ਅੱਪੜ ਹੀ ਨਾ ਸਕੇ। ਵਾਹ ਭਈ, ਅਸੀਂ ਇਸ ਭੌਂ ਨੂੰ ਵਾਹ ਲੈਣ ਲਈ ਸਾਰੀ ਵਾਹ ਲਵਾਂਗੇ।

ਇਥੇ ਸ਼ਬਦ 'ਅੱਕ' 'ਅਪੜੇ' ਅਤੇ 'ਵਾਹ' ਹਰ ਥਾਂ ਵਖਰੇ ਵਖਰੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਆਏ ਹਨ । ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਾਕਾਂ ਵਿਚ ਯਮਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । "ਮੈੰਨੂੰ 'ਜਲਦੀ' ਨਾਲ 'ਜਲ ਦੀ' ਪਿਆਲੀ ਲਿਆ ਦੇ ਤਾਂ ਜੋ ਮੋਰੀ 'ਜਲਦੀ' ਹਿਕ ਠੰਡੀ ਹੋਵੇਂ ।'

ਇਥੇ ਵੀ ਯਮਕ ਅਲੰਕਾਰ।

# ੪. ਵੀਪਸਾ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਜਦ ਕਰੋਧ, ਹੈਰਾਨੀ, ਅਨੰਦ, ਘਿਰਣਾ, ਆਦਰ, ਸੰਗ, ਆਦਿਕ ਕਿਸੇ ਭਾਵ ਦੇ ਅਸਰ ਹੇਠ ਵਾਕ-ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਜਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਇਕੋਂ ਇਕੱਠ ਬਹੁਤੀ ਵਾਰ ਉਸੇ ਹੀ ਅਰਥ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਲਈ ਵਰਤਿਆ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਵੀਪਸਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ --

੧. 'ਪੜਿ ਪੜਿ ਗਡੀ ਲਦੀਅਹਿ, ਪੜਿ ਪੜਿ ਭਰੀਅਹਿ ਸਾਥ ।' (ਵਾਰ ਆਸਾ)

ਿ ੈ ਕਾ ੨. 'ਮੁੜ ਆ, ਮੁੜ ਆ, ਮੁੜ ਆ ਢੌਲਾ, ਾਤ ਸਭੂ ਭੇਰਬ ਸਭੀ ਗਲ ਲਾ, ਗਲ ਲਾ, ਗਲ ਲਾ ਢੌਲਾ। ਤੋਂ ਬਾਰ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ਮੀ

ਫ਼ੁਰੂ ਨੂੰ ਜਗਤਰ ਦੇ ਤਸ਼ਤਰਸ ਦੇ ਵੜ ਬੰਸ਼ਰ ਤੋਂ ਸਰਦ ਬ (ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ)

- ੩. ਆ ਜਾਂ! ਮੇਲੇ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂ, ਵਿਸਮਾਦ ਨਗਰ ਦੇ ਰਾਜਾ ।'
- ਬਰ ਤੋਂ ਤੋਂ ਰਾਜ਼ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਲਾਲੇ ਤਾਂ ਲੈ ! ਼ ੀ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਼ ਤੇਰੇ ਬੰਦੇ ਹਾਂ ਖਰੇ, ਕਦਮਾਂ ਵਿਚ ਪਾ ਲੈ, ਪਾ ਲੈ ! ੇ ਤੇਰੀ ਦਹਿਲੀਜ਼ ਤੇ ਸਿਰ ਨੀਵਾਂ ਹੈ ਚਾ ਲੈ, ਚਾ ਲੈ ! (ਬਾਡਰੂਪ ਬਨਾਨ) ਹੋਰ ਕੀ ਆਖੀਏ ? ਜੀ ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਤਾਲੈ, ਤਾਲੈ ! ਆਇਆ ਹੁਣ ਨਾ ਤੇ 📻 ਭਵਾ ਭਵਾ ਪਿੰਦ ਭੁਲਿਚ ਪਾਸ ਕਿਆਮਤ ਨੂੰ ਆਇਆ ਕਿਸ ਕੰਮ ? ਭਿ ਛਿ∌ ਹਿਜੀ ਫ਼ਿਸ਼ਸੁੱਕ ਗਿਆ ਖੇਤ ਜਦੋਂ', ਿਲ ਭਸ਼ਸ਼ 'ਤ ਵਿੱਚ ਮੀਹਿ ਜੋ ਵਰਾਇਆ ਕਿਸ ਕੌਮ ?' (ਚਾੜ੍ਹਿਕ)

ਪ. ਵਾਰ ਹਿਮਾਲਾ ! ਵਾਰ ਹਿਮਾਲਾ ! ਜ਼ਿਲ੍ਹੀ (ਲੀਮ) ਲਹੀ। ਵਾਹਵਾ ਤੇਰੇ ਉਚੇ ਮੁਨਾਰੇ, ਵਾਹ ਲਿਸ਼ਕਾਂ ! ਵਾਹ ਦਾਤਾਂ ਤੇਰੀਆਂ ! ਭਾਵ ਵਿਧਾ ਤੋਰੇ ਅਣਡਿਠੇ ਨਜ਼ਾਰੇ ।' (ਚਾਤ੍ਰਿਕ)

18

#### ਜ਼ਾਰ ਜ਼ਿਲ ਤੋਂ ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ

ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਭੇਦ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਹਨ, ਪਰ ਇਥੇ ਕੇਵਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੀ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇਗਾ ਜਿਹੜੇ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ ਨੇ ਪਰੀਖਿਆ ਲਈ ਨੀਅਤ ਕੀਤੇ ਹਨ।

#### ੧. ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ : ਉਪਮਾ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਸਮਾਨਤਾ, ਬਰਾਬਰੀ, ਦਰਿਸਟਾਂਤ, ਮਿਸਾਲ' । ਜਿਥੇ ਦੌਂਹ ਸ਼ੌਆਂ ਦੇ ਭਿੰਨ ਹੋਣ ਤੇ ਵੀ ਕਿਸੇ ਖਾਸ ਗੁਣ ਦੀ ਸਾਂਝ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਨੂੰ ਦੂਜੀ ਵਰਗੀ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਉਸ ਦੇ ਨੌਣ ਭਖਦੇ ਦੀਵੇਂ ਦੀ ਲਾਟ ਵਾਕਰ ।' ਭਾਰ ਉਸਦਾ ਚਮਕਦਾ ਚੰਦ ਵਾਂਡੂ ।' ਤਾਂ ਤੋਂ ਜ਼ਿਹੀ ਜ

ਾਜ਼ਿਆ ਸਾਇਥੇ 'ਦੀਵੇਂ ਦੀ ਲਾਟ' ਅਤੇ 'ਨੌਣਾਂ' ਵਿਚ ਸਾਂਝਾ ਗੁਣ 'ਲਾਲ ਹੋਣਾ ਜਾਂ ਭਖਣਾਂ' ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਨੌਣਾਂ ਨੂੰ ਦੀਵੇਂ ਦੀ ਲਾਂਟ ਵਰਗਾ ਕਿਹਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਵਾਕ ਵਿਚ 'ਮੁਖੜੇ' ਨੂੰ ਚਮਕ ਦੇ ਲਿਹਾਜ਼ ਨਾਲ ਚੰਦ ਵਰਗਾ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ।

(ਲਮੇ) ਲਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਚਾਰ ਅੰਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ :— ਨਿਲਾ ਸ਼ਿਲੀ ਉਪਮੇਅ, ਉਪਮਾਨ, ਸਧਾਰਨ ਧਰਮ, ਤੇ ਵਾਚਕ ।

ਉਪਮੇਯ — ਜਿਸ ਸ਼ੈ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸ਼ੈ ਜਿਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸ਼ੈ ਦੀ ਉਤਮਾ ਜਾਂ ਬਰਾਬਰੀ ਦਿਤੀ ਜਾਵੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਉਪਮੇਅ ਆਖਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ 'ਚੰਦ ਵਰਗਾ ਮੁਖੜਾ' ਵਿਚ 'ਮੁਖੜਾ' ਉਪਮੇਅ ਹੈ।

ਉਪਮਾਨ—ਜਿਸ ਸ਼ੈ ਵਰਗੀ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸ਼ੈ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਜਿਸ ਦੀ ਉਪਮਾ ਜਾਂ ਤੁਲਨਾ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਸ਼ੈ ਨੂੰ ਦਿਤੀ ਜਾਵੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ 'ਸ਼ੇਰ ਜਿਹਾ ਦਲੇਰ' ਵਿਚ 'ਸ਼ੇਰ' ਉਪਮਾਨ ਹੈ।

ਸਮਾਨ ਧਰਮ —ਜਿਹੜਾ ਗੁਣ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਵਿਚ ਸਾਝਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਨੂੰ ਸਮਾਨ ਧਰਮ ਆਖਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ 'ਚੰਦ ਵਰਗਾ ਚਮਕਦਾ ਹੈ ਮੁਖੜਾ' ਤੇ 'ਬਰਫ ਜਿਹਾ ਠੰਡਾ ਪਾਣੀ' ਵਿਚ 'ਚਮਕਣ ਦਾ' ਤੇ 'ਠੰਡਾ ਹੋਣ' ਦਾ ਗੁਣ ਦਾ ਸਮਾਨ ਧਰਮ ਹੈ।

ਵਾਚਕ ਜਾਂ ਵਾਚਕ ਸ਼ਬਦ—ਜਿਹੜੇ ਸ਼ਬਦ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਵਰਤੇ ਜਾਣ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵਾਚਕ ਜਾਂ ਵਾਚਕ ਸ਼ਬਦ ਆਖਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ—ਵਰਗਾ, ਵਾਕਰ, ਜਿਹਾ, ਵਾਂਡੂ, ਵਾਂਡ, ਵਾਂਗਰ, ਜੀਕਰ, ਜਿਵੇਂ ', ਸੰਮ ਆਦਿ।

## ਉਪਮਾ ਅਲੇਕਾਰ ਦੇ ਰੂਪ

ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਕਈ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—ਪੂਰਨ-ਉਪਮਾ, ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ, ਅਲ-ਉਪਮਾ, ਰਸਨ-ਉਪਮਾ, ਉਪਮੇਅ-ਉਪਮਾ ।

#### (ੳ) ਪੂਰਨ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਿਸ ਉਪਮਾ ਵਿਚ ਉਪਮੇਅ, ਉਪਮਾਨ, ਸਮਾਨ ਧਰਮ ਅਤੇ ਵਾਚਕ ਉਪਮਾ ਦੇ ਚਾਰੇ ਅੰਗ ਮੌਜੂਦ ਹੱਣ, ਉਸਨੂੰ ਪੂਰਨ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਉਸ ਦੀ ਜ਼ਬਾਨ ਸ਼ਹਿਤ ਜਿਹੀ ਮਿੱਠੀ ਹੈ ਤੇ ਉਸ ਦਾ ਸਰੀਰ 'ਸਰੂ' ਵਰਗਾ ਲੰਮਾ ਹੈ।' ਇਸ ਵਾਕ ਵਿਚ 'ਜ਼ਬਾਨ' ਤੇ 'ਸਰੀਰ' ਉਪਮੇਅ ਹਨ, 'ਸ਼ਹਿਤ' ਤੇ ਸਰੂ ਉਪਮਾਨ. 'ਮਿਠੀ' ਤੇ 'ਲੰਮਾ' ਸਾਧਾਰਨ ਧਰਮ ਅਤੇ 'ਜਹਾ ਤੇ ਵਰਗਾ' ਵਾਚਕ ਸ਼ਬਦ ਹਨ।

#### (ਅ) ਲੁਪਤ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ

ਜੇ ਉਪਮਾ ਦੇ ਚਹੁੰ ਅੰਗਾਂ (ਉਪਮੇਅ, ਉਪਮਾਨ, ਸਧਾਰਨ ਧਰਮ ਤੇ ਵਾਚ) ਵਿਚੌਂ ਇਕ ਜਾਂ ਦੋ ਨ ਦਿਤੇ ਹੋਣ, ਅਰਥਾਤ ਲੁਪਤ (ਲੁਕੇ) ਹੋਣ ਤਾਂ ਉਥੇ ਲੁਪਤ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ-—

ਦਿਲ ਤੇਰਾ ਹੈ ਸਾਗਰ ਵਰਗਾ, ਮੁਖੜਾ ਸੁਹਣਾ ਚੰਦ ।'

ਇਸ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਹਿਸੇ ਵਿਚ ਉਪਮੇਅ (ਦਿਲ), ਉਪਮਾਨ (ਸਾਗਰ), ਵਾਚਕ (ਵਰਗਾ), ਉਪਮਾ ਦੇ ਤਿੰਨ ਅੰਗ ਮੌਜੂਦ ਹਨ, ਪਰ ਸਮਾਜ ਧਰਮ (ਉਦਾਰਤਾ, ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ) ਲੁਕਿਆ ਹੋਇਆ ਜਾਂ ਲੁਪਤ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਇਥੇ ਸਮਾਨ ਧਰਮ ਲੁਪਤ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਸਾਮਾਨ-ਧਰਮ-ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ ਅਲਕਾਰ ਜਾਂ ਧਰਮ-ਲੁਪਤ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਉਪਰਲੀ ਤੁਕ ਦੇ ਦੂਜੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਉਪਮੇਅ (ਮੁਖੜਾ), ਉਪਮਾਨ (ਚੰਦ), ਸਮਾਨ ਧਰਮ (ਸੁਹਣਾ) ਉਪਮਾ ਦੇ ਤਿੰਨ ਅੰਗ ਮੌਜੂਦ ਹਨ, ਪਰ ਵਾਚਕ (ਵਰਗਾ, ਜਿਹਾ ਆਦਿ) ਲੁਪਤ ਹੈ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਹ ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਕਿਉਂਕਿ ਇਥੇ ਵਾਚਕ ਲੁਪਤ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਵਾਚਕ-ਲੁਪਤ ਅਲੰਕਾਰ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ਹਿਸਦੀ ਦੇ ਕਿਰ ਜਾਣਗੇ।'

ਵਿਚ ਵੀ ਵਾਚਕ ਲੁਪਤ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਵਾਚਕ-ਲੁਪਤ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

せき

### ਕੂੰਜ-ਕੁਰਲਾਟਾਂ ਪੈ ਗਈਆਂ ਜਾਂ ਸੁਣੀ ਇਹ ਦਰਦ ਕਹਾਣੀ।'

ਇਥੇ 'ਕੂੰਜ ਕੁਰਲਾਟਾ' ਤੋਂ ਭਾਵ ਹੈ ਕੂੰਜ ਦੀ ਕੁਰਲਾਟ ਵਰਗੀਆਂ ਦਿਲ ਚੀਰਵੀਆਂ ਜਾਂ ਦਰਦ ਭਰੀਆਂ ਕੁਰਲਾਟਾਂ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ 'ਕੂੰਜ ਦੀ ਕੁਰਲਾਟ' (ਉਪਮਾਨ), 'ਵਰਗੀਆਂ' ਵਾਚਕ ਅਤੇ 'ਚੀਰਵੀਆਂ' (ਸਮਾਨ ਧਰਮ) ਉਪਮਾ ਤੇ ਤਿੰਨ ਅੰਗ ਲੁਪਤ ਹਨ, ਕੇਵਲ ਉਪਮੇਅ (ਕੁਰਲਾਟਾਂ) ਹੀ ਮੌਜੂਦ ਹੈ। ਇਸ ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਨੂੰ ਵਾਚਕ–ਧਰਮ–ਉਪਮਾਨ ਲੁਪਤ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹਨ।

(ੲ) ਮਾਲ ਉਪਮਾ (ਜਾਂ ਬਹੁਤ-ਉਪਮਾ) ਅਲੰਕਾਰ ਜਿਥੇ ਇਕ ਉਪਮੇਅ ਦੇ ਬਹੁਤੇ ਉਪਮਾਨ ਦਿਤੇ ਹੋਏ ਹੋਣ, ਉਥੇ ਮਾਲ ਉਪਮਾ (ਜਾਂ ਬਹੁ-ਉਪਮਾ) ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ —

'ਸਹਿਤ ਜਿਹੀ ਮਿੱਠੀ ਤੇ ਤੀਰ ਜਿਹੀ ਤਿੱਖੀ । ਕੋਕਲ ਜਿਹੀ ਨੱਚਣੀ ਹੈ ਤੇਰੀ ਜੀਭ ।'

ਇਥੇ ਜੀਭ-ਉਪਮੇਅ ਅਤੇ ਇਸ ਦੇ ਤਿੰਨ ਉਪਮਾਨ—ਸਹਿਤ, ਤੀਰ, ਕੱਕਲ ਦਿਤੇ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ ਇਹ ਮਾਲ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

> 'ਮੁਖ ਖਿੜਿਆਂ ਵਾਂਗ ਗੁਲਾਬ ਦੇ, ਸੁਹਣਾ ਜੀਕਰ ਚੰਦ । ਕੌਮਲ ਜਿਵੇਂ ਫੁੱਲ ਸੱਜਰੇ, ਹਰ ਦਮ ਰਹੇ ਅਨੰਦ ।'

ਇਥੇ ਇਕ 'ਉਪਮੇਅ (ਮੁੱਖ) ਦੇ 'ਗੁਲਾਬ' 'ਚੰਦ' ਤੇ ਫੁੱਲ ਤਿੰਨ ਉਪਮਾਨ ਹਨ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਮਾਲ-ਉਪਮਾ (ਜਾਂ ਬਹੁ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ) ਹੈ।

'ਸ਼ੇਰ ਜਿਹਾ ਭੈ ਰਚਿਤ, ਸਖੀ ਵਾਂਗ ਬੱਦਲਾਂ, ਤ੍ਰੀਮਤ ਵਾਂਗ ਨਰਮ-ਚਿਤ, ਦਸਮੇਸ਼ ਜੀ ਦਾ ਖਾਲਸਾ। ਇਥੇ ਵੀ ਇਕ ਉਪਮੇਅ ਦੇ ਤਿੰਨ ਉਪਮਾਨ ਹਨ।

(ਸ) ਰਸਨ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਂਰ (ਮੰਗਲੀ-ਵਤ ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ)

ਲੱਛਣ—ਜਿਥੇ ਇਕ ਉਪਮੇਅ ਹੈ ਦੂਜੀ ਉਪਮਾ ਦਾ ਉਪਮਾਨ, ਦੂਜੀ ਦੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਤੀਜੀ ਦਾ ਉਪਮਾਨ, ਤੀਜੀ ਦੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਚੌਥੀ ਦਾ ਉਪਮਾਨ ਬਣਾਇਆ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਪਮੇਆਂ ਉਪਮਾਨਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਬੱਝ ਜਾਵੇ, ਜਾਂ ਸੰਗਲੀ ਬਣ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਰਸਨ-ਉਪਮਾਂ ਅਲੰਕਾਰ ਜਾਂ ਸੰਗਲੀ-ਵਤ-ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਾਂ ਇਉਂ ਕਹੋ ਜਿਥੇ ਇਕ ਸ਼ੈ ਵਰਗੀ ਦੂਜੀ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ ਦੂਜੀ ਵਰਗੀ ਕਿਸੇ ਤੀਜੀ ਨੂੰ, ਤੀਜੀ ਵਰਗੀ ਚੌਥੀ ਨੂੰ ਤੇ ਚੌਥੀ ਵਰਗੀ ਪੰਜਵੀਂ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਥੇ ਰਸਨ-ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਜਿਵ ਇਕ ਉਪਜਾਂ ਦੇ ਦ

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਸਮਝੋਂ ਅਕਾਲ ਸਮ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਮ ਸ੍ਰੀ ਦਸਮੇਸ ਨੂੰ ਪਛਾਣੀਏ । ਦਸਮੇਸ਼ ਰੂਪ ਸਜੇ ਸਨ ਜੋ ਪੰਜ ਪਿਆਰੇ, ਪਿਆਰੇ ਪੰਜਾਂ ਜਿਹਾ ਪੱਕਾ ਸਿੰਘ ਜਾਣੀਏ ।'

ਇਥੇ ਪਹਿਲੀ ਉਪਮਾ ਦਾ ਉਪਮਅ 'ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ' ਤੇ 'ਅਕਾਲ' ਉਪਮਾਨ ਹੈ। ਫਿਰ ਇਹ ਉਪਮੇਅ (ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ) ਉਪਮਾਨ ਹੈ ਅਤੇ 'ਸ੍ਰੀ ਦਸਮੇਸ' ਉਪਮੇਅ ਹੈ। ਫਿਰ ਇਸ ਦੂਜੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਤੀਜੀ ਉਪਮਾ ਦਾ ਉਪਮਾਨ ਬਣਾ ਕੇ 'ਪੰਜ ਪਿਆਰੇ' ਨੂੰ ਉਸ ਦਾ ਉਪਮੇਅ ਬਣਾਇਆ ਹੈ। ਅੰਤ ਵਿਚ ਤੀਜਾ ਉਪਮੇਅ 'ਪੰਜ ਪਿਆਰੇ' ਚੌਥੀ ਉਪਮਾ ਦਾ ਉਪਮਾਨ ਹੋਇਆ ਅਤੇ 'ਪੱਕਾ ਸਿੰਘ' ਉਸ ਦਾ ਉਪਮੇਅ ਬਣਿਆ। ਦੂਜੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਇਥੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਅਕਾਲ (ਪਰਮਾਤਮਾ) ਜਿਹਾ, ਸ੍ਰੀ ਦਸਮੇਸ਼ ਦੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜਿਹਾ ਪੰਜਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸ੍ਰੀ ਦਸ਼ਮੇਸ਼ ਜਿਹਾ ਅਤੇ ਪੱਕੇ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਪੰਜਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ ਜਿਹਾ ਦੱਸ ਕੇ ਉਧਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨਾਂ ਦੀ ਸੰਗਲੀ ਬਣਾਈ ਗਈ ਹੈ।

ਹੋਰ ਉਦਾਹਰਣਾਂ—

- ੧. 'ਬੀਰ ਗੱਜਦੇ ਨੇ ਸ਼ੇਹ ਵਾਂਗ, ਸ਼ੇਰ ਸੰਢੇ ਦੇ ਆਕਾਰ ਦੇ। ਸੰਢੇ ਵੀ ਉਹ ਹਾਥੀ ਵਾਂਗ ਵੱਡੇ ਵੱਡੇ ਹਾਥੀ ਵੀ ਨੇ ਵਾਂਗਰਾਂ ਪਹਾੜ ਦੇ।'
- ੨. 'ਬੰਸ ਜਿਹੇ ਭਾਗ ਵੱਡੇ ਭਾਗਾਂ ਜਿਹਾ ਦਿਲ ਮਹਾਨ ਦਿਲ ਵਾਂਗਰ ਹੱਥ ਤੇਰੇ ਦਾਨ ਹੈ ਵੇ ਹੱਥ ਸਮਾਨ ।'
  - (ਹ) ਉਪਮੇਅ—ਉਪਮਾਨ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਿਥੇ ਇਕ ਉਪਮਾ ਦੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਦੂਜੀ ਦਾ ਉਪਮਾਨ ਅਤੇ ਉਪਮਾਨ ਨੂੰ ਉਪਮੇਅ ਬਣਾਇਆ ਜਾਵੇ, ਜਾਂ ਦੋ ਸ਼ੈਆਂ ਨੂੰ ਵਾਰੀ ਵਾਰੀ ਇਕ ਦੂਜੀ ਦਾ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਬਣਾਇਆ ਜਾਵੇ, ਤੇ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਇਹ ਉਸ ਵਰਗੀ ਹੈ ਤੇ ਉਹ ਇਸ ਵਰਗੀ, ਉਥੇ ਉਪਮੇਅ-ਉਪਮਾਨ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਗੋਬਿੰਦ ਸਮ ਗੁਰੂ ਜਾਣ, ਗੋਬਿੰਦ ਗੁਰ ਸਮ ਜਾਣੀਏ ।' ਇਥੇ ਪਹਿਲਾਂ 'ਗੁਰੂ' ਉਪਮੇਅ ਹੈ 'ਗੋਬਿੰਦ' ਉਪਮਾਨ, ਫਿਰ 'ਗੋਬਿੰਦ' ਉਪਮੇਅ ਹੈ ਅਤੇ 'ਗੁਰੂ' ਉਪਮਾਨ ।

'ਫੁੱਲ ਜਿਹਾ ਪਿਆਰਾ ਕੌਮਲ ਪਿਆਰੇ ਜਿਹਾ ਫੁਲ ਹੈ ।'

tt

ਇਥੇ ਪਹਿਲਾਂ 'ਪਿਆਰ' ਉਪਮੇਅ ਤੇ 'ਫੁੱਲ ਉਪਮਾਨ ਹੈ, ਫਿਰ 'ਫੁੱਲ ਉਪਮੇਅ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਉਪਮਾਨ ਹੈ । ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਉਪਮੇਅ–ਉਪਮੇਅ–ਉਪਮਾਨ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

# ੨. ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਿਥੇ ਪਰਸੰਗ ਜਾਂ ਗੱਲ ਦਾ ਪੂਰਾ ਗਿਆਨ ਕਰਾਉਣ ਲਈ ਉਸ ਨੂੰ ਉਹੱ ਜਿਹੀ ਕਿਸੇ ਗੱਲ ਦੀ ਮਿਸਾਲ ਦੇ ਕੇ ਸਪਸ਼ਟ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

ਪਾਨੀ ਧੌਤੇ ਉਤਰਸੁ ਖੇਹ।
 ਮੂਤ ਪਲੀਤੀ ਕਪੜੁ ਹੋਇ।
 ਦੇ ਸਾਬੂਣ ਲਈਐ ਓਹ ਧੌਇ।
 ਭਰੀਐ ਮੀਤ ਪਾਪਾ ਕੇ ਸੰਗਿ
 ਓਹੁ ਧੌਪੈ ਨਾਵੇਂ ਕੈ ਰੀਗ।'

। प्रतिस्था प्राप्ती गर्गेष गानी पत्र संस्थानी

(ਜਪੂਜੀ)

ਰੇ ਮਨ, ਐਸੀ ਹਰਿ ਸਿਉ ਪ੍ਰੀਤਿ ਕਰਿ ਜੈਸੀ ਜਲ ਕਮਲੇਹਿ, ਲਹਿਰੀ ਨਾਲ ਪਛਾੜੀਐਂ ਭੀ ਵਿਗਸੈਂ ਅਸਨੇਹਿ ।... ਰੇ ਮਨ, ਐਸੀ ਹਰਿ ਸਿਉ ਪ੍ਰੀਤਿ ਕਰਿ ਜੈਸੀ ਮਛਲੀ ਨੀਰ ।...

ਬਿਨੁ ਜਲ ਘੜੀ ਨਾ ਜੀਵਈ, ਪ੍ਰਭੁ ਜਾਣੇ ਅਭਿਪੀਰ। ਰੇ ਮਨ, ਐਸੀ ਹਰਿ ਸਿਉ ਪ੍ਰੀਤ ਕਰਿ ਜੈਸੀ ਚਾਤ੍ਰਿਕ ਮੇਹ। ਸਰ ਭਰਿ ਥਲ ਸਰੀਆਵਲੇ,

ਭਿਕਾਰ ਦੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ੁਰੂ ਤੋਂ ਇਕ ਬੂੰਦ ਨ ਪਵਈ ਕੈਹ।...। ਇਕ ਬੂੰਦ ਨ ਪਵਈ ਕੈਹ।...।

(ਸ੍ਰੀ ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਮ. ੧)

ਤ. ਜਿਉ ਬਾਰਕੁ ਪੀ ਖੀਰ ਅਘਾਵੇ, ਜਿਉ ਨਿਰਧਨ ਧਨ ਦੇਖ ਸੁਖ ਪਾਵੇ. ਤ੍ਰਿਖਾਵੰਤ ਜਲ ਪੀਵਤ ਠੰਢਾ, ਤਿਉ ਹਰਿ ਸੰਗਿ ਇਹੁ ਮਨ ਭੀਨਾ ਜਿਉ।

tť

ਕਿਉਂ ਲੱਭ ਨ ਜਿਉਂ ਅੰਧਿਆਰੇ ਦੀਪਕ ਪ੍ਰਗਾਸਾ, ਭਾਰਤੀ ਸਭਤੀ। ਭਾਰ ਭਰਤਾ ਚਿਤਵਤ ਪੂਰਨ ਆਸਾ ਮਿਲਿ ਪ੍ਰੀਤਮ ਜਿਉੇ ਹੋਤ ਅਨੰਦਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹ ਤੇ ਤੇ ਜ਼ਿਲ੍ਹ ਲਈ ਤਿਊ ਹਰਿ ਰੈਗਿ ਮਨ ਰੰਗੀਨਾ ਜੀਊ।

(ਮਾਝ н: ч)

ਸਤਿਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪ੍ਰਗਟਿਆ, ੇਉਂ ਨੂੰ ਬਊ ਤਿਲ ਤਹਾਰਤ ਨੂੰ ਮਿਟੀ ਧੁੰਧ ਜਗ ਚਾਨਣ ਹੋਆ। 💯 🦮 ਭਾਵਲਾ ਭਾਵਲ ਜਿਉ<sup>\*</sup> ਕਰ ਸੂਰਜ ਨਿਕਲਿਆ, ਤਾਰੇ ਛਪੇ ਅੰਧੇਰ ਪਲੌਆ।

ਤ ਨੂੰ ਲਿੰਘ ਹੈ। ਇਸ ਰਿਹਾਸ (ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ)

- ਜਿਉਂ ਜਲ ਮਹਿ ਜਲੁ ਆਇ ਖਟਾਨਾ 📁 🙃 ч. ਤਿਉਂ ਜੋਤੀ ਸੰਗਿ ਜੰਤ ਸਮਾਨਾ।
- ਪੜ੍ਹਨ ਤੋਂ ਸੀ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਣਿਆਉਂਦਾ É. ਕਾਂ ਗਲੌਲੇ ਤੋਂ ਜਿਵੇਂ ਘਬਰਾਉਂਦਾ ।
- ਵਾਂਗ ਬੰਦੇ ਮੈਂ ਅੱਡੀਆਂ ਰਗੜਦਾ ਨਹੀਂ, (III) 9. ਇਕ ਆ ਰਿਹਾ ਇਕ ਜਾ ਰਿਹਾ। (ਚਾਤ੍ਰਿਕ)
  - ਵਾਂਗ ਬੰਦੇ ਮੈਂ ਅੱਡੀਆਂ ਰਗੜਦਾ ਨਹੀਂ, t. ...। ਸ਼ਹਿਸ਼ਕ ਮਰਨ ਲੱਗਿਆਂ ਲੱਤਾਂ ਅੜਾਉਂਦਾ ਨਹੀਂ । ਰੇ ਸਤ, ਕੀਜੀ ਹਹਿ ਜਿਉ ਪ੍ਰੀਤਿ ਗੱਭ

(ਚਾਤ੍ਰਿਕ)

ਨੌਟ :—ਉਪਮਾ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਦੇ'ਹ ਭਿੰਨ 'ਚੀਜ਼ਾਂ' ਦੇ ਕਿਸੇ 'ਗੁਣ' ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਦੱਸੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤਕ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਦੌਂਹ ਭਿੰਨ ਭਿੰਨ ਗੱਲਾਂ ਜਾਂ ਪਰਸੰਗਾਂ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਦੱਸੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਰੇ ਸਨ, ਅੱਜੀ ਹੀਰ ਜਿਉ ਪ੍ਰੀਤ ਕਰਿ

# ੩. ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ : ਜਿਥੇ ਉਪਮਾਨ ਨੂੰ ਅਤੇ ਉਮਮੇਅ ਨੂੰ ਇਕ ਰੂਪ ਕਰਕੇ ਦੱਸਿਆ ਜਾਵੇ ਉਥੇ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ-'ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਹੱਥਾਂ ਦੀ ਬਾਕ ਸ਼ੀਡ ਕਿ ਸ਼ਰਾਬ ਉਸੀ<u>ਂ ਕੇ ਵੱਡ ਤਸਕ</u>

ਚਿਣੀ ਦੀਵਾਰ ਹਿਮਾਲਾ।

ਹੈ 😅 🚃 ਸੂਹਜ ਦਾ ਬਾਜ਼ਾਰ, 🕫 ਫ਼ਮੀਂਸ਼ ਲਜ ਫੰਡਾਅਫ਼ੀ

। ਉਸ ਨੂੰ ਨੂੰ ਖੁਦਾਈ ਰਹਿਮਤ ਦਾ ਭੰਡਾਰ ਹਿਮਾਲਾ ।

ਇੰਦਰ ਰਾਜੇ ਦੇ ਲਸ਼ਕਰ ਦਾ ਕੌਟ ਕਿੰਗਰੇਦਾਰ ਹਿਮਾਲਾ। ਭਾਰਤ ਦੇ ਅਣਮੁਕ ਖਜ਼ਾਨਿਆਂ ਦਾ, ਕੁੰਜੀ ਬਰਦਾਰ, ਹਿਮਾਲਾ। ਬਾਬੇ ਆਦਮ ਦੇ ਬੇਲੇ ਦਾ ਜਟਾ ਜੂਟ ਕੋਈ ਸੰਤ ਉਦਾਸੀ। ਬੂਟੀਆਂ ਧਾਤਾਂ ਦੀ ਭਰ ਬਗਲੀ, ਬੈਠਾ ਆਸਣ ਲਾ ਸੰਨਿਆਸੀ। ਭਾਨ ਮਤੀ ਦਾ ਬੈਲਾ ਸਾਂਡੀ, ਖੇਲ ਕਰੇ ਉਸਤਾਦ ਮਦਾਰੀ। ਵੈਂਦ ਧਨੰਤਰ ਦਾ ਕੰਪੌਂਡਰ, ਖੋਲ੍ਹੀ ਬੈਠ ਹਟ ਪਸਾਰੀ।

(ਚਾਤ੍ਰਿਕ) ਇਸ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਮੁੱਖ ਭੇਦ ਦੋ ਹਨ…(ੳ) ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਤੇ (ਅ) ਤਦ–

# (ੳ) ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ

ਰੂਪ ਰੂਪਕ

(BENE)

ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਅਤੇ ਉਪਮਾਨ ਵਿਚ ਕੋਈ ਭੇਦ ਨ ਹੋਵੇ, ਦੌਵੇ', ਇਕ ਦੂਜੇ ਤੋਂ ਅਭਿੰਨ ਹੋਣ, ਉਥੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਚੰਦ ਮੁਖ ਤੇਰੇ ਤੇ ਮੋਹਿਤ ਹੋ ਕੇ ਅੱਖਾਂ ਅਸਾਂ ਚਕੌਰਾਂ ਨੇ ਗੱਡੀਆਂ ਨੇ ।'

ਇਥੇ ਮੁਖ ਨੂੰ ਚੰਦ ਕਹਿ ਕੇ ਅਤੇ ਕਵੀ ਨੂੰ ਚਕੱਰ ਕਹਿਕੇ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਦੀ ਅਭਿੰਨਤਾ ਪਰਗਟ ਕੀਤੀ ਹੈ ।

> ਨੈਣ ਕਮਲ ਤੇਰੇ ਮੇਰੇ ਜਾਦੂਗਰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਵੇਖਣ ਹਰ ਭੌਰੇ ਨੂੰ ਮਸਤ ਕਰਦੇ।

ਇਥੇ ਨੌਣਾ (ਅੱਖਾਂ) ਨੂੰ ਕਮਲ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਪ੍ਰੀਤਮ ਨੂੰ ਜਾਦੂਗਰ ਅਤੇ ਵੇਖਣ ਹਾਰ ਨੂੰ ਭੌਰਾ । ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਪਮੇਅ ਅਤੇ ਉਪਮਾਨ ਨੂੰ ਇਕ 'ਰੂਪ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ । ਸੌ ਇਥੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

ੂਰ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਅਗਾਂਹ ਤਿੱਨ ਭੇਦ ਹਨ, ਅਰਥਾਤ ਸਮ ਅਧਿਕ ਅਤੇ ਨਿਊਨ ।

# ੧. ਸਮ—ਅਭੇਦ ਰੁਪਕ

ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਪੂਰਨ ਤੌਰ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ ਜਿਵੇਂ:-ਮੁੰਦਾ ਸੰਤੱਖੁ ਸਰਮ ਪਤੂ ਝੌਲੀ,

ਧਿਆਣ ਕੀ ਕਰਹਿ ਬਿਭੁਤਿ ।

ਖਿੰਬਾ ਕਾਲ, ਕੁਆਰੀ ਕਾਇਆ,

ਜਗਤਿ ਡੰਡਾ ਪਰਤੀਤਿ।

(ਜਪੂਜੀ)

ਇਥੇ ਸੰਤੱਖ ਨੂੰ ਮੁੰਦਰਾਂ, ਸਰਮ ਪਤ ਨੂੰ ਝੌਲੀ, ਧਿਆਨ ਨੂੰ ਬਿਭੂਤੀ, ਕਾਲ ਨੂੰ ਖਿੰਥਾ. ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦੀ ਜੁਗਤੀ ਨੂੰ ਕੁਆਰੀ ਕਾਇਆ ਅਤੇ ਪਰਤੀਤ ਨੂੰ ਡੰਡਾ ਬਣਾ ਕੇ ਅਸਲੀ ਜੋਗੀ ਬਣਨ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਹੈ । ਇਥੇ ਉਪਮੇਅ ਅਤੇ ਉਪਮਾਨ ਵਿਚ ਸਮਤਾ ਹੈ, ਉਹ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਰੂਪ ਦਸੇ ਗਏ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਜੜ੍ਹ ਪਹਾਰਾ ਧੀਰਜੁ ਸੁਨਿਆਰੁ । -ਭੂਫ਼ (ਲ) ਫ਼ੂਲ ਅਹਰਣਿ ਮਤਿ ਵੇਦ ਹਥਿਆਰੂ। ਸੂਰੂ ਫ਼ੂਫ਼ਿਲਮਾਤੀ ਭਉ ਖੱਲਾਂ ਅਗਨਿ ਤਪ ਤਾਉ। ਭਾਂਡਾ ਭਾਉ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਤਿਤੁ ਢਾਲਿ : ਘੜੀਐ ਸਬਦੂ ਸਚੀ ਟਕਸਾਲ।

'ਪਵਣੂ ਗੁਰੂ ਪਾਣੀ ਪਿਤਾ ਮਾਤਾ ਧਰਤਿ ਮਹਤੂ । 2. ਇ 😥 🔛 ਦਿਵਸ ਰਾਤਿ ਦੁਇ ਦਾਇ ਦਾਇਆ ਖੇਲੇ ਸਗਲ ਜਗਤੁ। (ਜਪੂਜੀ)

ਠਾਠਾਂ ਨਹੀ<del>ਂ</del> ਸਨ ਮਾਰੀਆਂ €. 'ਜੀਵਨ ਨਦੀ ਦੀ ਧਾਰ' ਨੇ ।

- ਦਿਲ ਦਰਿਆ ਸਮੁੰਦਰੋਂ ਡੂੰਘੇ, ਕੌਣ ਦਿਲਾਂ ਦੀਆਂ ਜਾਣੇ ?
- ਚੰਦ ਮੁਖੜੇ ਵਿਚ ਬਲਦੀਆਂ ਦੋ ਨੈਣ ਮਸ਼ਾਲਾਂ ।

# ਸ਼ਮੀ ਕਵਾਰ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ੨. ਅਧਿਕ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਹੈ। ਜ਼ਰੂ ਕਰਤੀ ਭਾਰ

ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਦਾ ਰੂਪ ਦੱਸ ਕੇ ਨਾਲ ਹੀ ਉਸ ਵਿਚ ਉਪਮਾਨ ਨਾਲੋਂ ਕੋਈ ਵਡੇਰਾ ਗੁਣ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਦੀ ਸਮਤਾ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਇਕ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਪਰਗਟ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਅਧਿਕ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ।

ť2

'ਐਸਾ ਹਰਿ ਧਨ ਸੰਚੀਏ ਭਾਈ । ਭਾਹਿ ਨ ਜਾਲੇ ਜਲਿ ਨਹੀਂ ਡੂਕੇ, ਸੰਗ ਛੋਂ ਡਿ ਕਰਿ ਕਤਰੂ ਨ ਜਾਈ । ਤੌਟਿ ਨ ਆਵੇਂ ਨਿਖਟਿ ਨ ਜਾਇ । ਖਾਇ ਖਰਚਿ ਮਨੂ ਰਹਿਆ ਅਘਾਇ ।

(ਆਸਾ ਮ: ਪ)

ਇਥੇ ਹਰੀ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਧਨ ਵੀ ਕਿਹਾ ਹੈ ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਦਸਿਆ ਕਿ ਇਸ ਹਰੀ-ਧਨ ਵਿਚ ਸੰਸਾਰਕ ਧਨ ਨਾਲੋਂ ਕਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈਆਂ ਜਾਂ ਉਚੇਰੇ ਗੁਣ ਹਨ। ਉਪਮੇਅ-ਉਪਮਾਨ ਦੀ ਅਭੇਦਤਾ ਵੀ ਹੈ ਅਤੇ ਉਪਮੇਅ ਦੀ ਉਪਮਾਨ ਨਾਲੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸਤਾ ਵੀ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਧਿਕ ਅਭੇਦ ਰੂਪ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

> ਗੱਭਰੂ ਸੁੰਦਰ ਸਰੂ ਦਾ ਬੂਟਾ ਨਾਲ ਮਟਕ ਦੇ ਤੁਰਦਾ।'

ਇਥੇ ਗਭਰੂ ਨੂੰ ਸਰ ਦਾ ਬੂਟਾ ਕਿਹਾ, ਦੋਵੇਂ ਇਕ ਰੂਪ ਦਸੇ ਹਨ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਗੱਭਰੂ ਵਿਚ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਗੁਣ ਦਸਿਆ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਸਰੂ ਵਿਚ ਹੈ ਨਹੀਂ। ਅਰਥਾਤ ਸਰ੍ਹ ਇਕ ਥਾਂ ਗਡਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਪਰ ਗੱਭਰੂ ਤੁਰਦਾ ਵੀ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗਭਰੂ ਸਰੂ ਵਰਗਾ ਵੀ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨਾਲੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਵਾਲਾ ਵੀ। ਇਸ ਲਈ ਇਹ ਅਧਿਕ ਰੂਪ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

## ੩. ਨਿਊਨ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ

ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਜਾਂ ਉਪਮਾਨ ਦੀ ਸਮਤਾ ਵਿਚ ਕੁਝ ਨਿਊਨਤਾ (ਉਣ ਜਾਂ ਕੁਮੀ) ਦੱਸੀ ਜਾਵੇ, ਅਰਥਾਤ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਉਪਮਾਨ ਨੂੰ ਇਕ ਰੂਪ ਜਾਂ ਅਭੇਦ ਦੱਸ ਕੇ ਨਾਲ ਹੀ ਕਿਹਾ ਹੋਵੇ ਕਿ ਇਕ ਵਿਚ ਦੂਏ ਨਾਲੋਂ ਕੁਝ ਕਮੀ ਹੈ; ਤਾਂ ਨਿਊਨ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

ਖੰਭਾਂ ਬਿਨਾਂ ਪੰਛੀ ਹੈ ਸ਼੍ਰੀ ਦਸਮੇਸ਼ ਦਾ ਘੌੜਾ।

ਇਥੇ ਘੋੜੇ ਨੂੰ ਪੰਛੀ ਕਿਹਾ ਹੈ, ਦੌਵੇਂ ਇਕ ਰੂਪ ਜਾਂ ਅਭੇਦ ਦਸੇ ਹਨ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਵੀ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਘੋੜੇ ਵਿਚ ਪੰਛੀ ਨਾਲੋਂ ਇਹ ਘਾਟਾ ਹੈ। ਪੰਛੀ ਦੇ ਖੰਭ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਘੋੜੇ ਦੇ ਖੰਭ ਨਹੀਂ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਤਲੇ ਤਪ ਭਾਜ-ਧਾਨੀ ਵਿੱਚ ਪੰਜਾਬਣ ਚਾਉਂਦੂ ਸ਼ੁਜ਼ੀ

'ਸ੍ਰੰਦਰ ਮੁਖ ਗੁਲਾਬ ਤੇਰਾ ਇਕ ਮਹਿਕ ਤੋਂ ਖਾਲੀ।' ਇਥੇ ਮੁਖ ਗੁਲਾਬ ਦਾ ਫੁਲ ਦਸਿਆ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਮੁਖ ਵਿਚ ਗੁਲਾਬ ਨਾਲੋਂ ਇਕ ਘਾਟਾ ਹੈ।

**€**3

ਗੁਲਾਬ ਵਿਚ ਮਹਿਕ ਹੈ, ਪਰ ਮੁਖ ਵਿਚ ਗੁਲਾਬ ਵਾਲੀ ਮਹਿਕ ਨਹੀਂ । ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਹ ਨਿਊਨ ਅਭੇਦ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਦ । ਹੈਰਵਾ ਕਿਲ ਸਕ੍ਰੀ ਕਿਸ਼ਸ਼ਤ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਕਰਦਾ ਸ਼ਹਾਡ ਵਿਚ

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ

'ਕਲਗੀਧਰ ਦੇ ਜਾਏ ਸ਼ੇਰ ਦੀ ਦੋਹੀ, ਕੋਮਲ ਜਿਵੇਂ ਗੁਲਾਬ ।'

# (ਅ) ਤਦ-ਰੂਪ ਰੂਪਕ

ਲਛਣ—'ਤਦ ਰੂਪ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਉਸ ਜਿਹਾ. ਸਮਾਨ' ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਤੋ ਉਪਮਾਨ ਨੂੰ ਇਕ ਰੂਪ ਮੰਨ ਕੇ ਨਾਲ ਹੀ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਜਿਹਾ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਅਰਥਾਤ ਜਿਥੇ ਇਹ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇਂ ਕਿ ਉਪਮੇਅ ਤੇ ਅਪਮਾਨ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦਾ ਰੂਪ ਹਨ, ਪਰ ਵਖੋਂ ਵਖ ਹਸਤੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਤਦ-ਰੂਪ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ —

ਕਾਲੀ ਦਾਸ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦਾ ਸ਼ੈਕਸਪੀਅਰ ਸੀ । 🙀 🙀 🚧 ਤਾਰ ਸਿੰਘ ਦੂਜਾ ਕਿੱਕਰ ਸਿੰਘ ਹੈ।' ਨੂੰ ਭਾਵਤਕ ਤੁਸਤੂ ਤੁਸਤੂ ਤਿਲ

ਇਥੇ ਕਾਲੀਦਾਸ (ਉਪਮੇਅ) ਨੂੰ ਸ਼ੈਕਸਪੀਅਰ (ਉਪਮਾਨ) ਦਾ ਰੂਪ ਦਸਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਦੌਹਾਂ ਨੂੰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹਸਤੀਆਂ ਵੀ ਮੰਨਿਆ ਹੈ। ਇਥੇ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਜਿਹੋ ਜਿਹਾ ਸ਼ੌਕਸਪੀਅਰ ਇੰਗਲੈਂਡ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਹੈ, ਉਹੋਂ ਜਿਹਾ ਹੀ ਕਾਲੀਦਾਸ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਦੂਜੇ ਵਾਕ ਵਿਚ ਦਾਰਾ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਕਿੱਕਰ ਸਿੰਘ ਦਸਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਇਹ ਵੀ ਪਰਗਟ ਕਰ ਦਿਤਾ ਹੈ ਕਿ ਦੌਵੇਂ ਵੱਖ ਵੱਖ ਹਸਤੀਆਂ ਹਨ। ਅੱਜ ਕਲ੍ਹ ਦੇ ਪਹਿਲਵਾਨਾਂ ਵਿਚ ਦਾਰਾ ਸਿੰਘ ਉਹੌ ਜਿਹਾ ਹੈ ਜਿਹੋ ਜਿਹਾ ਕਿੱਕਰ ਸਿੰਘ ਆਪਣੇ ਜ਼ਮਾਨੇ ਵਿਚ ਸੀ।

ਤਦ-ਰੂਪਕ ਦੇ ਵੀ ਤਿੰਨ ਭੇਦ ਹੁੰਦੇ ਹਨ—ਸਮ, ਅਧਿਕ ਅਤੇ ਨਿਊਨ **।** 

#### हुई। क्षेत्र क्षेत्र एक एक विक ਵਿੱਚ ਭੂਵੀ ਛੇਲ ਸੀ ਹੈ . ਸਮੇਂ ਤਦ-ਰੂਪਕ ਵਿੱਚ ਭੂਵੀ ਛੇਲ ਸੀ ਹੈ . ਸਮੇਂ ਤਦ-ਰੂਪਕ

ਲਛਣ—ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਦਾ ਰੂਪ ਵੀ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਰੂਪ ਅਤੇ ਇਕ ਦੂਏ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਵੀ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਵੀ ਪਰਗਟ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ, ਤਾਂ ਸਮ ਤਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ---

ਬਿੱਧ ਬੰਬਰ ਵਿੱਚ ਜਾਂ ਕੋਲ ਬੈਠਾ ਕਿ ਸ਼ਾਂ ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ੁਰੂ

ਿੱਛ ਤੋਂ ਕੀ ਵਿੱਚ ਜ਼ਿੰਦ ਦੀ ਫਿਰ ਲੱਡ ਹੈ ਕੀ ?' ਫ਼ਿਲਾਫ਼ਿਲ

48

ਇਥੇ 'ਪੀਆ' ਨੂੰ 'ਚੰਦ' ਕਿਹਾ ਹੈ ਅਤੇ 'ਚੰਦ' ਨੂੰ 'ਪੀਆ' ਚੰਦ ਤੋਂ ਵੀ ਵੱਖਰਾ ਦਸਿਆ ਹੈ । 'ਚੰਦ' ਤੇ 'ਪੀਆ' ਵਿਚ ਸਮਾਨਤਾ ਵੀ ਪਰਗਟ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਦੌਹਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਾਧਾ ਘਾਟਾ ਨਹੀਂ ਦਰਸਾਈ, ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਸਮ ਤਦਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

ਥੁਝ ਹੁਣ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ— ਕਰਵਾਨਿਆ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ

'ਗੁਰੂ ਮਲਾਹ ਦਾ ਫੜ ਪਲਾ. ਕਰਦੇ ਕਿ ਕਰਦੇ ਕਿ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸਲਾਹ ਦਾ ਫੜ ਪਲਾ. ਕਰਦੇ ਕਿ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹਾ ਸ਼ਿਲ੍ਹ

ਹਰੀ ਨਾਮ ਬੇੜੀ ਤੇ ਚੜ੍ਹਾਂਗੇ ਜੀ, ਜੀਵਨ ਸਾਗ਼ਰ ਦੀ ਵਾਟ ਅੰਨ੍ਹੀ,

ਨਾਮ ਜੌਤ ਜਗਾ ਪਾਰ ਕਰਾਂਗੇ ਜੀ।

ਇਥੇ ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਮਹਾਨ ਹਰੀ ਨਾਮ ਨੂੰ ਬੇੜੀ. ਜੀਵਨ ਸਾਗਰ, ਤੇ ਨਾਮ ਨੂੰ ਜੌਤ ਕਿਹਾ ਹੈ, ਹਰ ਥਾਂ ਨੂੰ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਨਾਲ ਵੱਖ ਪਰ ਉਸ ਦੇ ਬਰਾਦਰ ਵੀ ਦੱਸਿਆ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਜਮ ਤਦ-ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

# ੨. ਅਧਿਕ ਤਦ ਰੂਪਕ

ਲੱਛਣ : ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਦਾ ਰੂਪ ਕਹਿ ਕੇ ਉਸ ਨਾਲੋਂ ਅੱਡਰਾ ਵੀ ਦਸਿਆ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਨਾਲ ਉਪਮੇਅ ਵਿਚ ਉਪਮਾਨ ਨਾਲੋਂ ਕੋਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਜਾਂ ਵਖਰਾ ਗੁਣ ਵੀ ਦੱਸਿਆ ਗਿਆ ਹੋਵੇ, ਉਥੇ ਤਦ-ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ— 'ਨਾਮ ਦਾਰੂ ਹੈ ਦਾਰੂ ਤੋਂ ਕਿਤੇ ਵਧਕੇ,

ਖੁਮਾਰੀ ਚੜ੍ਹੀ ਇਹਦੀ ਦਿਨ ਰਾਤ ਰਹਿੰਦੀ ।'

। ਸਵਾੜੀ ਸਕਦੀਤ ਕੇ ਸਭ ਵਰੂਸ਼ ਨੂੰ ਲੱਗ ਜਿੱਤੀ

ਇਥੇ 'ਨਾਮ' ਨੂੰ ਦਾਰੂ ਕਿਹਾ ਹੈ ਅਤੇ ਦੌਹਾਂ ਨੂੰ ਅੱਡਰਾ ਵੀ ਰਖਿਆ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਤਦ ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਨਾ.। ਵਿਚ ਇਹ ਅਧਿਕਤਾ ਜਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਦਸੀ ਹੈ ਕਿ ਦਾਰੂ ਦੀ ਖ੍ਰਮਾਰੀ ਤਾਂ ਛੇਤੀ ਉਤਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਪਰ ਨਾਮ ਦੀ ਖੁਮਾਰੀ ਦਿਨ ਰਾਤ (ਸਦਾ) ਹੀ ਚੜ੍ਹੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਥੇ ਅਧਿਕ ਤਦ-ਰੂਪਕ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

੧, 'ਬਾਗ਼ੀ ਫੁਲ ਗੁਲਾਬ ਦਾ ਅੱਜ ਖਿੜ ਕੇ ਕੱਲ੍ਹ ਕੁਮਲਾਂਵਦਾ ਹੈ, ਸਦ ਖਿੜਿਆ ਮੁਖ ਗੁਲਾਬ ਤੇਰਾ ਨਿਤ ਹੁਸਨ ਵਰਸਾਂਵਦਾ ਹੈ।'

ਿਤ ਹੈ ਪ੍ਰੇਮ ਮੇਰਾ, ਸਭ ਲਗ ਲਗ ਤੋਂ ਸ਼ਿਲ ਜ਼ਿਲ ਤੋਂ ਭਿ ੨. ਕਿ 'ਲਟ ਲਟ ਬਲਦੀ ਜੌਤ ਹੈ ਪ੍ਰੇਮ ਮੇਰਾ, ਸਭ ਲਗ ਲਗ ਤੋਂ ਸ਼ਿਲ ਫ਼

ੂੰ 'ਫ਼ਾੜਸ ਫ਼ਿਲਤ , ਫ਼ਿਡਰ 'ਤੇਲ ਵਟੀ ਦੀ ਇਹ ਮੁਬਾਜ ਨਹੀਓ' ਜਵੀ ,ਹੈ ਨਿਲਡਵਾਕ

## ੩. ਨਿਊਨ-ਤਦ ਰੂਪਕ

ਲੱਛਣ : ਜਿਥੇ ਉਮਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਦਾ ਰੂਪ ਪਰ ਉਸ ਤੋਂ ਅੱਡਰਾ ਦਸ ਕੇ ਨਾਲ ਹੀ ਦਸਿਆ ਹੋਵੇ ਕਿ ਦੋਹਾਂ ਦੀ ਬਰਾਬਰੀ ਵਿਚ ਕੁਝ ਕਸਰ ਹੈ ਇਕ ਵਿਚ ਕੁਝ ਘਾਟ ਜਾਂ ਨਿਊਨਤਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਨਿਊਨ ਤਦ-ਰੂਪ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ :—

'ਲਟ ਲਟ ਬਦਲੀ ਜੱਤ ਹੈ ਪ੍ਰੇਮ ਮੌਰਾ,

ਇਹ ਦੇ ਦੀ ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਲੱ ਨਾਂਹੀ।

ਇਥੇ ਪ੍ਰੇਮ ਨੂੰ ਜੱਤ ਵੀ ਕਿਹਾ ਹੈ, ਦੌਹਾਂ ਨੂੰ ਅੱਡ ਅਡ ਵੀ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾਲ ਇਹ ਵੀ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਪ੍ਰੇਮ ਵਿਚ ਜੱਤ ਨਾਲੋਂ ਕੁਝ ਘਾਟ ਜਾਂ ਉਣਤਾਈ ਵੀ ਹੈ ਲਟ ਲਟ ਬਲਦੀ ਜੱਤ ਹੋਰਨਾਂ ਨੂੰ ਚਾਨਣ ਦੇ ਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਪ੍ਰੇਮ ਹੋਰਨਾਂ ਨੂੰ ਚਾਨਣ ਨਹੀਂ ਦੇਦਾ।

## ੨. ਅਤ-ਕਥਨੀ ਅਲਕਾਰ (ਮੁਬਾਲਗਾ)

ਲੱਛਣ : ਅਤਕਥਨੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਗਲ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਵਧਾ ਕੇ ਬਿਆਨ ਕਰਨਾ। ਉਰਦੂ ਵਿਚ ਇਸ ਨੂੰ ਮੁਬਾਲਗਾ ਅਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ ਹਾਈਪਰਬੱਲ (Hyperbole) ਆਖਦੇ ਹਨ। ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਗੱਲ ਨੂੰ ਅਸਲ ਨਾਲੋਂ ਬਹੁਤ ਵਧਾ ਕੇ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਰਾਈ ਦਾ ਪਹਾੜ ਅਤੇ ਖੰਭਾਂ ਦੀਆਂ ਡਾਰਾਂ ਹੋਣ ਉਥੇ ਅਤ–ਕਥਨੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ। ਸੁਣ ਕੇ ਚਾਂਗਰ ਜੱਟ ਦੀ,

ਸਹਿਮ ਗਿਆ ਸੰਸਾਰ ।

ਜੱਟ ਠੀਕ ਹੀ ਤੜਕੇ ਤੇ ਡਾਢੇ ਕੁਪੱਤੇ ਵੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਜਦ ਕੋਈ ਜੱਟ ਨਸ਼ੇ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਚਾਂਗਰ ਮਾਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਸੁਣਨ ਵਾਲੇ ਡਰ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਹ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਕਾਰਾ ਕਰੇਗਾ। ਪਰ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਉਸਦੀ ਚਾਂਗਰ ਸਾਰੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਸੁਣੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਰਾ ਸੰਸਾਰ ਹੀ ਭੈਂ ਭੀਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਹਦ ਦਰਜੇ ਦੀ ਅਤ-ਕਥਨੀ ਹੈ, ਇਸੇ ਗਲ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਵਧਾ ਕੇ ਦਸਿਆ ਗਿਆ।

> ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਿਰਜ਼ੇ ਦੇ ਮੂੰਹ ਤੋਂ ਕਵੀ ਇਹ ਫੜ ਕਢਾਉਂਦਾ ਹੈ : 'ਮੇਰੀ ਬੱਗੀ ਤੋਂ ਡਰਨ ਫ਼ਰੇਸ਼ਤੇ..... ਮੈਥੋਂ ਡਰੇ ਖੁਦਾ ।'

ਮਿਰਜ਼ਾ ਠੀਕ ਹੀ ਬੜਾ ਤਕੜਾ ਤੇ ਬਹਾਦਰ ਸੀ । ਉਸ ਤੋਂ ਲੱਕੀ ਜ਼ਰੂਰ ਡਰਦੇ ਤੇ ਹਾਰ ਮੰਨਦੇ ਸਨ । ਪਰ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਰੱਬ ਵੀ ਉਸ ਤੋਂ ਡਰਦਾ ਸੀ ਹੱਦ ਦੀ ਅਤਕਥਨੀ ਹੈ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੀ ਬੱਗੀ ਘੱੜੀ ਬੜੀ ਤੇਜ਼ ਹੋਵੇਗੀ, ਤਕੜੇ ਸਵਾਰਾਂ ਨੂੰ

ťé

ਮਗਰੇ ਨੱਸ ਕੇ ਜਾਂ ਘੇਰਦੀ ਹੋਵੇਗੀ । ਪਰ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਫਰਿਸ਼ਤੇ ਵੀ ਉਸ ਘੁੱੜੀ ਤੋਂ ਡਰਦੇ ਸਨ ਅਤ-ਕਥਨੀ ਹੈ । ਇਥੇ ਗੱਲ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਵਧਾ ਕੇ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ । ਇਸੰ ਤਰਾਂ—

'ਮੁੱਕਣ ਵਿਚ ਨ ਆਉ'ਦੀ, ਵਿਰਹੋ' ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਲੰਮੀ ਰਾਤ ।

## ਪ ਅਸਭਵ ਅਲੋਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਅਣਹੋਣੀ ਦਾ ਹੋਣਾ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ ਉਥੇ ਅਸੰਭਵ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਤੇਰੇ ਚਰਨ ਤੋਂ' ਉਠੇ ਜੋਂ ਧੂੜ ਬੇਲੀ, ਪੁਜ ਅਸਮਾਨ ਦੇ ਤਾਰੇ ਨੂੰ ਮਾਤ ਪਾਵੇਂ :'

ਭਲਾ ਪੌਰ ਨਾਲ ਭੋਂ ਤੋਂ ਉਡੀ ਮਿੱਟੀ ਅਸਮਾਨ ਤੀਕ ਕੀਕੁਰ ਪੁਜ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਅਤੇ ਤਾਰਿਆਂ ਵਾਕਰ ਚਮਕ ਕਿਵੇਂ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਇਥੇ ਤਾਂ ਉਸਨੂੰ ਤਾਰਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਵੀ ਵਧੇਰੇ ਚਮਕਦਾਰ ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

- ਮੱਥੇ ਲੱਗਿਆਂ ਉਸ ਮੰਦਭਾਗਣੀ ਦੇ, ਸਿਨਾ ਮਿੱਟੀ ਤੇ ਫੁੱਲ ਸੁਆਹ ਹੋਵੇ।'
  - ੨. 'ਕਰੋਧਾਂ ਭਰੀ ਦੀ ਅੱਖ ਨੇ ਪਲਾਂ ਅੰਦਰ, ਪਿੰਡਾਂ ਦੇ ਪਿੰਡ ਹੀ ਸਾੜ ਸੁਆਹ ਕੀਤੇ ।

डिस मुझे छहा

ਨੱਟ—ਚੇਤੇ ਰਖੋ ਕਿ ਅਤ ਕਥਨੀ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਥੋੜੀ ਸਥਾਈ ਜਾਂ ਅਸਲ ਗੱਲ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਵਧਾ ਕੇ ਦਸਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਅਸੰਭਵ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਸਚਾਈ ਰੱਤੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ, ਸਾਰੀ ਗੱਲ ਹੀ ਅਣਹੋਣੀ ਤੇ ਮਨਘੜਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

#### ੬. ਵਿਰੋਧ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਸ਼ੰ ਦੇ ਗੁਣ ਜਾ ਕਿਸੇ ਕੰਮ ਦਾ ਅਸਰ ਉਲਟਾ ਹੋਇਆ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਵਿਰੋਧ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

'ਠੰਡੀ ਪੌਣ ਹੈ ਸਾੜਦੀ ਹੱਡ ਸਾਡੇ, ਸੁਕ ਰਹੇ ਨੇ ਮੀਂਹ ਵਿਚ ਖੇਤ ਬੇਲੀ।

ਠੰਢੀ ਹਵਾ ਤਾਂ ਸਦਾ ਸਰੀਰ ਨੂੰ ਠਾਰਦੀ ਤੇ ਠੰਢ ਪਾਉਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਇਥੇ ਉਹ ਹੱਡਾਂ ਨੂੰ ਜਾੜਦੀ ਦਸੀ ਹੈ। ਮੀਂਹ ਨਾਲ ਖੇਤ ਗਿਲੇ ਤੇ ਹਰੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਥੇ ਉਹ ਸੁਕ ਰਹੇ ਦਸੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਠੰਡੀ ਹਵਾ ਤੇ ਮੀਂਹ ਦੇ ਅਸਰ ਉਲਟੇ ਦਸੇ ਹਨ। ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਅਸੰਭਵ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

- ਭਖਦੇ ਕੱਲਿਆਂ ਵਾਂਗ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਲੂਹੇ, ਡਾਢੀ ਪੁੱਠੀ ਤਾਸੀਰ ਜੁਦਾਈ ਦੀ ਏ।
- ਤੁਧ ਬਿਨੁ ਰੰਗ ਰਜ਼ਾਈਆਂ ਦਾ ਓਢਣ,
   ਨਾਗ ਨਿਵਾਸਾਂ ਦਾ ਰਹਿਣਾ।
  ਸੂਲਿ ਸੁਰਾਹੀ ਖੰਜਰ ਪਿਆਲਾ,
  ਬਿੰਗ ਕਸਾਈਆਂ ਦਾ ਸਹਿਣਾ।
- ≥. ਸਾਵਣਿ ਵਣ ਹਰਿਅਵਲੇ,

ਵੁਠੈ ਸੁਕੈ ਅੱਕ ਜਵਾਹਾਂ। (ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ) ਮੀਂਹ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਹੋਰ ਬਨਾਸਪਤੀ ਤਾਂ ਹਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਪਰ ਅੱਕ ਤੇ ਜਵਾਹਾਂ ਉਪਰ ਮੀਂਹ ਦਾ ਉਲਟਾ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸੁਕ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

#### ੭. ਵਿਆਜ ਨਿੰਦਾ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਦੇ ਸ਼ਬਦ 'ਵਿਆਜ' ਜਾਂ ਵਯਾਜ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਬਹਾਨਾ' ਇਸ ਲਈ 'ਵਿਅੰਜਨ ਨਿੰਦਿਆ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਬਹਾਨੇ' ਨਾਲ ਕੀਤੀ ਗਈ ਨਿੰਦਿਆ' ਜਦ ਪਰਤੱਖ ਤੌਰ ਤੇ ਕਿਸੇ ਦੀ ਉਸਤੁਤ ਜਾਂ ਵਡਿਆਈ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇ, ਪਰ ਅਸਲ ਡੂੰਘਾ ਭਾਵ ਨਿੰਦਿਆ ਵਾਲਾ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਉਥੇ ਵਿਆਜ-ਨਿੰਦਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

'ਖਾਨ ਸੂਰਮੇ ਚੜ੍ਹੇ ਸ਼ਿਕਾਰ' ਮੁੱਖੀ ਘੇਰੀ ਵਿਚ ਬਜ਼ਾਰ' ਮਾਰਨ ਡਾਂਗਾਂ ਵਾਰੋਂ ਵਾਰ, ਮੂੰਹੋਂ ਬੱਲਣ ਜੈ ਜੈ ਕਾਰ, ਮਾਰੀ ਨਹੀਂ ਪਰ ਲੰਡੀ ਕੀਤੀ, ਸ਼ੁਕਰ ਕੀਤੋਂ ਨੇ ਜਾ ਮਸੀਤੀ।'

ਇਥੇ ਮਾਲੂਮ ਤਾਂ ਇਉਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਬਹਾਦਰ ਪਠਾਣਾਂ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਕੀਤੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ, ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਹੈ ਇਹ ਨਿੰਦਿਆ। ਪਠਾਣਾਂ ਦਾ ਰਲ ਕੇ ਮੁੱਖੀ ਨੂੰ ਘੇਰ ਲੈਣਾ ਤੇ ਡਾਂਗਾਂ ਮਾਰ ਲੰਡੀ ਕਰਨਾ—ਇਸ ਸਭ ਕਾਸੇ ਵਿਚ ਕਿਹੜੀ ਮਰਦਾਨਗੀ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ ?

THE SE HE DE A DE NO.

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ੱਜ੍ਗ੍ਹ ਕਰਤਾ ਹੈ ਗਿਰਧਰ ਨਾਥ, ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਕਰਤਾ ਹੈ ਗਿਰਧਰ ਨਾਥ, ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਕਰਤਾ ਹੈ ਗਿਰਧਰ ਨਾਥ, ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਕਰਤਾ ਹੈ ਗਿਰਧਰ ਨਾਥ ਵਿ੍ਜ ਕੋ ਸ੍ਵਾਮੀ ਯਸੁਪਾ ਕੋ ਸੁਤ, ਤੋਂ ਕਿ ਇਸ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਕਰਤਾ ਵਿੱਚ ਹਿਲ ਵਿੱਚ ਰਾਧਾਪਤੀ ਹੈ ਮੌਰਲੀ ਹਾਥ ।' ਕਿ ਉਸ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਕਰਤਾ ਵਿੱਚ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ

ਜਗਤ ਦੇ ਕਰਤਾ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਥਾਂ—ਪਹਾੜਾਂ ਜਾਂ ਬ੍ਰਿਜ ਇਲਾਕੇ ਦਾ ਮਾਲਕ, ਕਿਸੇ ਇਸਤਰੀ ਦਾ ਪੁਤ, ਕਿਸੇ ਇਸਤਹੀ ਦਾ ਪਤੀ, ਹੱਥ ਵਿਚ ਮੁਰਲੀ ਲਈ ਦਸਣਾ ਨਿੰਦਿਆ ਹੈ, ਉਸਤਤ ਨਹੀਂ ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾ—

SE OF THUSAL BLOCK BY A R. ਵਾਹ ਤੇਰਾ ਬਲ ਤੇ ਵਾਹ ਤੇਰੀ ਤਲਵਾਰ, ਜ਼ਿਲ੍ਹਿ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾ ਤਾ ਇਕ ਸੱਟੇ ਮੱਛਰ ਮੱਖੀ ਬਲਾਵੇ ਪਾਰ।

## ੩. ਵਚਿਤਰ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—'ਵਚਿਤਰ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ, 'ਅਨੌਖਾ' ਅਜੀਬ ਹੈਰਾਨ ਕਰਨ ਵਾਲਾ, ਅਸਚਰਜ ।' ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਫਲ ਦੀ ਪਰਾਪਤੀ ਲਈ ਉਸ ਫਲ ਤੇ ਉਲਟਾ ਜਤਨ ਕੀਤਾ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਵਚਿਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਭੈ ਬਿਨ ਨਿਰਭਉ ਕਿਉ ਥੀਐ ਗੁਰਮੁਖਿ ਸਬਦ ਸਮਾਇ।

(ਸ੍ਰੀ ਰਾਗ ਮ: ੧)

ਅਪਸ ਕਉ ਜਾਣੈ ਨੀਚਾ, ੂ ਸੋਉ ਗਣੀਐ ਸਭ ਤੇ ਉਚਾ ।'

ਨਿਰਭਉ ਹੋਣ ਲਈ ਭੌਂ ਧਾਰਨਾ ਅਤੇ ਉਚੀ ਪਦਵੀ ਦੀ ਪਰਾਪਤੀ ਲਈ ਸਭ ਤੋਂ ਨੀਵੀਂ ਪਦਵੀ ਧਾਰਨੀ, ਇਛਤ ਫਲ ਦੇ ਉਲਟ ਜਤਨ ਹੈ ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ਵਾਲਤੀ <sup>ਰਿਹ</sup>ਿੰਗਰੀਬੀ ਗਦਾ ਹਮਾਰੀ, <u>ਜ਼ਿਲ੍ਹੀ ਜ਼ਿਲ੍ਹੀਤ ਭ</u>ਵੀ ਭਜ਼ਾ ,ਜ਼ਕਤਿਰ ਖੰਨਾ ਸਗਲ ਰੇਨ ਖਾਰੀ, 😘 😘 🦠 🤫 😝 🚎 🛒 ਵਿਕਾਸ਼ ਤਿਸੁਆਗੇ ਕੋਨਾ ਟਿਕੈ ਵਿਚਾਰੀ (ਸੌਰਠ ਮ: ч)

ਜਿੱਤ ਪਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਗਰੀਬੀ ਧਾਰਨੀ ਅਤੇ ਸਾਰਿਆਂ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਦੀ ਧੁੜ ਹੋਣਾ ਉਲਟੇ ਜਤਨ ਹਨ। ਇਸ ਤਰਾਂ—

- ਫਰੀਦਾ ਲੱੜੇ ਦਾਖ ਬਿਜਊਰੀਆਂ ਕਿਕਰਿ ਬੀਜੈ ਜਟ ਹੈ**ਢੇ** ਉਨ ਕਤਾਇਦਾ, ਪੇਧਾ ਲੱਡੇ ਪੱਟ ।' 🧐 🦻 🕬 🦠 ਜੇ ਚਾਹੇ ਜਗਤ ਵਿਚ ਮਾਨ ਪਾਉਣਾ, ਸੇਵਾ ਸਭਸ ਦੀ ਕਰ; ਨਿਰਮਾਨ ਹੋ ਕੇ ।
- ੰਜਿਹੜੇ ਮਰਦੇ ਨੇ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਸ਼ਾਨ ਬਦਲੇ, ਜੀ ਉਦੇ ਰਹਿਣ ਉਹ ਸਦਾ ਜਹਾਨ ਅੰਦਰ ।'

### **੯. ਉੱਲਾਸ ਅਲੇਕਾਰ**

ਲੱਛਣ—'ਉਲਾਸ' ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਪਰਕਾਸ਼, ਚਮਤਕਾਰ' ਜਿਥੇ ਇਕ ਸ਼ੈ ਦੇ ਗੁਣ ਜਾਂ ਦੱਸ਼ ਤੋਂ ਦੂਜੀ ਸ਼ੈ ਵਿਚ ਗੁਣ ਜਾਂ ਦੱਸ਼ ਦਾ ਪਰਕਾਸ਼ ਹੋਣਾ ਜਾਂ ਪੈਦਾ ਹੋਣਾ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਉੱਲਾਸ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਦੇ ਚਾਰ ਭੇਦ ਹਨ :—

ੳ. ਗੁਣ ਤੋਂ ਗੁਣ ਦਾ ਹੋਣਾ 'ਗੁਣੀ ਗੁਣੀ ਮਿਲਿ ਲਾਹਾ ਪਾਵਸਿ, ਗੁਰਮੁਖਿ ਨਾਮ ਵਡਾਈ।

(ਭੈਰੋ<sup>+</sup> ਮ. ੨)

ਅਰਥਾਤ ਗੁਣੀ ਨੂੰ ਗੁਣੀ ਮਿਲੇ ਤਾਂ ਲਾਹ ਪਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਹੈ; ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸਨਮੁਖ ਹੋ ਕੇ ਸਿਖ ਨਾਮ ਪਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਤੇ ਵਡਿਆਈ ਪਾਉਂਦਾ ਹੈ।

 'ਬੀਰਤਾ-ਪੁੰਜ ਸ਼੍ਰੀ ਦਸਮੇਸ਼ ਜੀ ਨੇ, ਭਰੀ ਬੀਰਤਾ ਕਾਇਰਾਂ ਦੇ ਮਨਾਂ ਅੰਦਰ ।'

ਪੁਤਰ ਹੱਸਦਾ ਵੇਖ ਕੇ ਮਾਤਾ ਖੁਸ਼ੀ ਮਨਾਏ।

ਅ. ਗੁਣ ਤੋਂ ਦੌਸ਼

'ਸੂਖ ਵੈਰੀ ਦਾ ਵੇਖ ਕੇ ਪਵੇ ਕਲੇਜੇ ਛੇਕ'

ਦਿਥੇ ਵੱਗੀ ਦਾ ਸੁਖ (ਗੁਣ) ਵੇਖ ਕੇ ਕਲੇਜੇ ਵਿਚ ਛੇਕ (ਹਦ ਦਰਜੇ ਦਾ ਦੁਖ) ਹੋਣਾ ਦਸਿਆ ਹੈ । ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਗੁਣ ਤੋਂ ਦੱਸ਼ ਦਾ ਪਰਕਾਸ਼ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ— 'ਧਨੁ ਜੌਬਨ ਦੁਇ ਵੈਰੀ ਹੋਏ, ਜਿਨ੍ਹੀ ਰਖੇ ਰੰਗੁ ਲਾਇ ।'

(ਆਸਾ ਅਸਟਪਦੀਆਂ ਮ: ੧)

ਇਥੇ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਧਨ ਤੇ ਜਵਾਨੀ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਇਸਤਰੀਆਂ ਪਿਆਰ ਕਰਦੀਆਂ ਸਨ, ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਸ਼ੈਆਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲਈ ਦੁਖ ਦਾ ਕਾਰਨ ਬਣ ਗਈਆਂ, ਜਦ ਬਾਬਰ ਦੇ ਸਿਪਾਹੀਆਂ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਲੁੱਟਿਆ ਤੇ ਬੇਪਤ ਕੀਤਾ। ਉੱਵ ਤਾਂ ਧਨ ਤੇ ਜੱਬਨ ਖੁਸ਼ੀ ਦੇਣ ਵਾਲੀਆਂ ਸ਼ੈਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਇਥੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਦੁਖ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਦਸਿਆ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਗੁਣ ਤੋਂ ਦੱਸ਼ ਦਾ ਪਰਕਾਸ਼ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀਆਂ ਹੇਠਾਂ ਦਿਤੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਗੁਣ ਤੋਂ ਦੱਸ਼ ਪੈਦਾ ਹੋਣ ਦੀ ਉਦਾਹਰਣ ਹੈ—

ਸਭਨਾਂ ਦੇ ਸਿਰ ਗੁੰਦੀਅਨ, ਗੰਜੀ ਕੁਰੀ ਗੁਰੜਾਵੈ । ਕੰਨ ਤਨੌੜੇ ਕਾਮਣੀ, ਬੂੜੀ ਬਰੜਾਵੈ । ਕਜਲਾਖੇ ਹਰਨਾਖੀਆਂ, ਕਾਣੀ ਕੁਰਲਾਵੈ ।

ਕੇਸਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਇਸਤਰੀਆਂ ਜਦ ਸਿਰ ਗੰਦਦੀਆਂ ਤੋਂ ਸ਼ਿੰਗਾਰਦੀਆਂ ਹਨ, ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਇਸ ਗੁਣ (ਖੂਬੀ) ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਗੰਜੀ ਸੜਦੀ ਕੁੜ੍ਹਦੀ ਹੈ; ਜਦ ਕੋਈ ਇਸਤਰੀ

ਆਪਣੇ ਕੰਨਾਂ ਵਿਚ ਗਹਿਣਾ ਪਾਉਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਕੰਨ ਹੀਨ ਇਸਤਰੀ ਬੁੜ ਬੁੜ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਹਰਨਾਂ ਜਿਹੀਆਂ ਸੁੰਦਰ ਅਖੀਆਂ ਵਾਲੀ ਇਸਤਰੀ ਦੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਵਿਚ ਸੁਰਮਾਂ ਪਿਆ ਵੇਖ ਕੇ ਕਾਣੀ ਦੁਖੀ ਹੋ ਕੇ ਕੁਰਲਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਥੇ ਸੁੰਦਰਤਾ (ਗੁਣ) ਤੋਂ ਦੁੱਖ (ਦੌਸ਼) ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਉਲਾਸ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

ੲ. ਦੱਸ਼ ਤੋਂ ਦੱਸ਼

"ਕੁਸੰਗਤਿ ਬਹੁਹਿ ਸਦਾ ਦੁਖ ਪਾਵਹਿ ਦੁਖੋਂ ਦੁਖ ਕਮਾਇਆ।' (ਮਾਰੂ ਸੋਹਲੇ ਮ: ੩)

ਇਥੇ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਭੈੜੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਬਹਿਣ ਵਾਲੇ ਸਦਾ ਦੁਖ ਪਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਥੇ ਦੱਸ਼ ਦਾ ਪਰਕਾਸ਼ ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਦੁੱਖ ਹੋਰਾਂ ਦਾ ਤੱਕ ਕੇ ਸੰਤ ਦੁਖੀਂ ਹੋ ਜਾਣ।'

ਇਥੇ ਹੋਰਨਾਂ ਨੂੰ ਦੁਖੀ ਵੇਖਕੇ ਸੰਤ ਮਹਾਤਮਾ ਦਾ ਦੁਖੀ ਹੋਣਾ ਅਰਥਾਤ ਦੌਸ਼ ਤੋਂ:ਦੌਸ਼ ਦਾ ਪਰਕਾਸ਼ ਦਸਿਆ ਹੈ।

ਸ. ਦੌਸ਼ ਤੋਂ ਗੁਣ

'ਦੁਖ ਵੈਰੀ ਦਾ ਤਕ ਕੇ ਪਵੇ ਕਾਲਜੇ ਠੰਢ।

ਇਥੇ ਵੌਰੀ ਦੇ ਦੁਖ ਤੋਂ ਕਲੇਜੇ ਵਿਚ ਠੰਢ ਜਾਂ ਸੁਖ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ, ਅਰਥਾਤ ਦੌਸ਼ ਤੋਂ ਗੁਣ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼, ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ਪੱਥਰ ਮਾਰੋ ਰੁੱਖ ਨੂੰ ਉਹ ਫਲ ਵਰਸਾਵੇ, ਸਿੱਪੀ ਦਾ ਮੂੰਹ ਭੰਨ ਕੇ ਵਿਚੋਂ ਮੱਤੀ ਪਾਵੇ, ਗੰਨਾ ਵੇਖਣ ਪੀੜੀ ਏ, ਮਿੱਠਾ ਰੱਸ ਚੁਆਵੇ, ਔਗਣ ਸੰਤਾ ਸੰਗ ਕਰੋ, ਉਹ ਗੁਣ ਕਮਾਵੇ ।

ਇਥੇ ਫਲਦਾਰ ਰੁੱਖ ਨੂੰ ਵੱਟਾ ਮਾਰਨ ਤੇ ਰੁੱਖ ਦਾ ਫਲ ਦੇਣਾ, ਸਿੱਪੀ ਦਾ ਮੂੰਹ ਭੰਨਿਆਂ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਮੌਤੀ ਦੇਣਾ, ਗੰਨੇ ਨੂੰ ਵੇਲਣੇ ਵਿਚ ਪੀੜਨ ਤੇ ਉਸ ਦਾ ਮਿੱਠਾ ਰਸ ਦੇਣਾ, ਸੰਤਾਂ ਨਾਲ ਬੁਰਾ ਕਰਨ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਅਗੋਂ ਗੁਣ ਜਾਂ ਭਲਾ ਕਰਨਾ ਦੱਸ ਕੇ ਦੋਸ਼ ਤੋਂ ਗੁਣ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦਸਿਆ ਹੈ।

#### (ਜਾਤਰਾ ਭਾਵ) ੧੦. ਅਵੱ-ਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—'ਅਵੱਗਿਆ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਇਕ ਅਰਥ ਹੈ 'ਅਪਮਾਨ, ਨਿਰਾਦਰੀ, ਅਨਾਦਰ' ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਅਰਥ ਹੈ ਹਾਰ (ਜਿੱਤ ਦੇ ਉਲਟ) ਸ਼ਿਕੱਸਤ ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਅਰਥਾਂ ਮੂਜਬ ਵੀ ਅਵਾੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਦੇ ਦੋ ਭੇਦ ਹਨ। (ਉ) ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਗੁਣ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ ਵਿਚ ਕੋਈ ਦੋਸ਼ ਮੰਨ ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਅਪਮਾਨ

ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ, ਅਰਥਾਤ ਉਸ ਨੂੰ ਮਾੜਾ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਉਸ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰਨ ਲਈ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਅਵੇਂ ਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਤਰਿਸਕਾਰ ਜਾਂ ਤਿਰਸਕਾਰ ਵੀ ਆਖਦੇ ਹਨ। ਤਿਰਸਕਾਰ ਦਾ ਅਰਥ ਵੀ 'ਅਪਮਾਨ, ਅਨਾਦਰ' ਹੈ।

ਉਦਾਹਰਣ :--

ਕਿਤ ਹੀ ਕਾਮਿ ਨ ਧਉਲਹਰ ਜਿਤੇ ਹਰਿ ਬਿਸਰਾਏ ।... ਜੀਲ ਜਾਉ ਏਹ ਬਡਪਨਾ ਮਾਇਆ ਲਪਟਾਏ ।... ਐਸੋਂ ਰਾਜ ਨ ਕਿਤੇ ਕਾਜਿ, ਜਿਤ ਨਹਿ ਤ੍ਰਿਪਤਾਏ ।... ਪਾਟ ਪਟੰਬਰੁ ਬਿਰਥਿਆ, ਜਿਹ ਰਚਿ ਲੱਭਾਏ ।...

(ਸੂਹੀ ਮ: ੫)

ਇਥੇ ਸੁਖ ਤੇ ਖੁਸ਼ੀ ਦੇਣ ਦੇ ਗੁਣ ਵਾਲੀਆਂ ਸ਼ੈਆਂ—ਵੱਡੇ ਵੱਡੇ ਮਹੱਲਾਂ, ਵੱਡਾਪਣ, ਰਾਜ ਭਾਗ ਸੁਹਣੇ ਕਪੜਿਆਂ ਵਿਚ ਦੋਸ਼ ਦੱਸ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਤਰਿਸਕਾਰ ਜਾਂ ਅਪਮਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਰਥਾਤ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਾੜਾ ਕਿਹਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਤਿਆਗ ਲਈ ਕਿਹਾ ਹੈ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਭੱਠ ਪਵੇਂ ਉਹ ਸੌਨਾ ਜਿਹੜਾ ਕੰਨਾਂ ਨੂੰ ਪਾੜੇ ।'

ਇਥੇ ਸੌਨੇ ਜਿਹੀ ਕੀਮਤੀ ਸ਼ੈ ਵਿਚ ਦੌਸ਼ ਦਸ ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਅਪਮਾਨ ਜਾਂ ਤਰਿਸਕਾਰ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਅਰਥਾਤ ਉਸ ਨੂੰ ਮਾੜਾ ਦਸਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਤਿਆਗ ਲਈ ਕਿਹਾ ਹੈ।

ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਅਵੇਂ ਗਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

- (ਅ) 'ਅਵੇਂ ਗਿਆ' ਦੇ ਦੂਜੇ ਅਰਥਾਂ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ, ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਸ਼ੈ ਦਾ ਗੁਣ ਜਾਂ ਦੋਸ਼ ਬਹੁਤਾ ਤੇ ਜੌਰਦਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੋਇਆ ਵੀ, ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸ਼ੈ ਉਪਰ ਆਪਣਾ ਅਸਰ ਪਾਉਣ ਦੇ ਕੰਮ ਵਿਚ ਹਾਰ ਖਾ ਗਿਆ ਦਸਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਦੂਜੀ ਪਰਕਾਰ ਦਾ ਅਵੇਂ ਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—
- ਪੱਥਰ ਪਾਣੀ ਰੱਖੀਐ ਮਨ ਹੱਠ ਨ ਘਟੈ । ਵਿਲਾਬ ਸ਼ਿਲਤ ਹੋਣ ਤ

(ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ)

੨. . ਦੀਦੇ ਕੁਲੰਜ ਮਾਰੇ ਆਸ਼ਕਾਂ ਨੇ ਅਜੇ ਅੱਥਰੂ ਤੈਨੂੰ ਨ ਪੌਹੇ ਕੋਈ।

(ਪ੍ਰੌ. ਮੌਹਨ ਸਿੰਘ)

ਤ. ਫੁਲਝੜੀ ਜਦ ਹੋ ਰਹੀ ਸਾਰੇ ਤਦੋਂ ਪਦਮ ਦੇ ਉਤੇ ਖਿੜ ਗੁਲਜ਼ਾਰ ਹੱਕਰੇ ਦਿੰਦੀ ਹੈ ਬਹਾਰ ਏਥੇ।

ਨਸ਼ਮਮਨ ਸਭ ਜੋਉ ਕੇ ਨਜ਼ੇ ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਸਭੀ ਜ਼ ਜ਼ਿਲ੍ਹ ਤੁਸ਼ੂ ਨੇਵੀ ਕੇਜ਼ (ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ)

## ੧੧. ਅਨੁਗਿਆ ਅਲੇਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਜਿਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਲੋਕੀ' ਬੁਰੀ ਮੰਨਣ ਉਸ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਖਿਆਲ ਜਾਂ ਰੂਚੀ ਅਨੁਸਾਰ ਕੱਈ ਗੁਣ ਮੰਨਣ ਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਦੇ ਯੋਗ ਦੱਸਣ ਨੂੰ ਅਨੂੰ ਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ-

'ਜਿਥੇ ਨਾਮ ਜਪੀਐ ਪ੍ਰਭ ਪਿਆਰੇ, ਸੌ ਅਸਥਲ ਸੌਇਨ ਚਊਬਾਰੇ।

(ਮਾਝ ਸ: ੫)

ਇਥੇ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਜੇ ਅਸਥਲ ਜਾਂ ਉਜਾੜ ਥਾਂ ਵਿਚ ਨਾਮ ਜਪੀਦਾ ਹੋਵੇ, ਤਾਂ ਉਸ ਉਜਾੜ ਥਾਂ ਦੇ ਸੋਨੇ ਚੁਬਾਰੇ ਵਾਕਰ ਭਲੀ ਹੈ ਅਤੇ ਗ੍ਰਿਹਣ ਕਰਨ ਦੇ ਜੋਗ ਹੈ । ਇਥੇ ਅਨੁੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਭਲੀ ਸੁਹਾਵੀ ਛਾਪਰੀ ਜਾ ਮਹਿ ਗੁਨ ਗਾਏ ।… ਅਨਦੁ ਗਰੀਬੀ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਿਤੁ ਪ੍ਰਭੁ ਚਿਤ ਆਏ।... ਪੀਸਨੂ ਪੀਸਿ ਓਢਿ ਕਾਮਰੀ ਸੂਖ ਮਨੂ ਸੰਤੱਖਾਏ ।... ਨਗਰ ਫਿਰਤ ਰੰਗਿ ਏਕ ਕੈ ਉਹ ਸੰਭਾ ਪਾਏ।

(ਸੂਹੀ ਮ: ਪ)

HATE SEL TAR EHR RETW ਇਥੇ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਟੱਪਰੀ ਚੰਗੀ ਤੇ ਸੁਹਣੀ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਜੱਸ ਗਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ; ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਭਾਵੇਂ ਰਗੰਬੀ ਹੀ ਹੋਵੇ ਫਿਰ ਵੀ ਉਸ ਵਿਚ ਅਨੰਦ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਉਥੇ ਰੱਬ ਚੇਤੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਚੱਕੀ ਪੀਹਣ ਤੇ ਕੰਬਲੀ ਪਹਿਨਣ ਵਿਚ ਅਨੰਦ ਹੈ ਜੇ ਇਸਤਰ੍ਹਾਂ ਸੰਤੱਖ ਪਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਵੇ, ਰੱਬ ਦੇ ਪਰੇਮ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਆਦਮੀ ਨੰਗਾ ਫਿਰਦਾ ਵੀ ਸੱਭਾ ਪਾਉਂਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਰੱਬ ਦੇ ਪਰੇਮ ਵਿਚ ਨੰਗੇ ਿਫਰਨਾ ਵੀ ਚੰਗਾ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਰੂਚੀ ਮੂਜਬ ਅਜਿਹੀਆਂ ਸ਼ੈਆਂ ਵਿਚ ਗੁਣ ਮੰਨਿਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ-ਜੋਗ ਦਸਿਆ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਲੱਕ ਬੁਰੀਆਂ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਨੁੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ, ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

> ਯਾਰੜੇ ਦਾ ਸਾਨੂੰ ਸੱਬਰ ਚੰਗਾ <sup>50</sup> ਜਨੀ ਾਲਾਲ ਭਠਿ ਖੇੜਿਆਂ ਦਾ ਰਹਿਣਾ।

(ਵੀ ਜੀ ਤੇ ਵਿੱਚ ਕਿਸ਼ੀ ਭਰੀ ਜਿਵ ਹਾਂਤੇ ਸਿਕੀਵਰੀਪ ਭਰੀ ਤਹਾ ਹੈ ਵੱਡੇ (ਖਿਆਲ ਪਾ: ੧੦)

ਿ ਭਾਰਤ ਇਥੇ ਤੁਕ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਯਾਰ ਦੇ ਸੱਥਰ (ਭੋਂ ਤੇ ਆਸਣ) ਨੂੰ ਚੰਗੀ ਾ ਚੀਜ਼ ਮੰਨਿਆ ਅਤੇ ਗ੍ਰਹਿਣ ਜੱਗ ਦਸਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਨੁੱਗਿਆ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਤੁਕ ਦੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਯਾਰ ਤੋਂ ਬਿਨਾ ਖੇੜਿਆਂ (ਮਹਿਲਾਂ) ਨੂੰ ਭੱਠੀ ਵਾਕਰ

ਕਹਿ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਅਪਮਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਤਿਆਗਣ ਦੇ ਜੌਗ ਦਸਿਆ ਹੈ; ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਵੇਂ ਗਿਆ ਜਾਂ ਤਰਿਸਕਾਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

## ੧੨. ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ

ਲੱਛਣ—ਜਿਥੇ ਦੱਸ਼ ਵਿਚ ਗੁਣ ਅਤੇ ਗੁਣ ਵਿਚ ਦੱਸ਼ ਕਲਪਿਆ ਜਾਵੇ, ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਗੁਣ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈਂ ਵਿਚ ਥੋੜ੍ਹਾ ਜਿਹਾ ਦੱਸ਼ ਵੇਖ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਦੱਸ਼ ਵਾਲੀ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਦੱਸ਼ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈਂ ਵਿਚ ਰਤੀ ਮਾਤਰ ਗੁਣ ਵੇਖ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਗੁਣ ਵਾਲੀ ਮੰਨ ਲਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ; ਜਿਵੇਂ—

(ੳ) ਗੁਣ ਨੂੰ ਦੱਸ਼ ਮੰਨਣਾ
'ਤੈਨੂੰ ਹੁਸ਼ਨ ਖਰਾਬ ਕਰੇਂਦਾ,
ਅਤੇ ਮੈਨੂੰ ਸਮਝ ਸਤਾਇਆ।
ਜਿਉ' ਜਿਉ' ਆਣ ਹੁਸਨ ਦੀਆਂ ਸਮਝਾਂ,
ਮੈਨੂੰ ਉਠਦਾ ਸੂਲ ਸਵਾਇਆ।
ਸੱਭੇ ਦਰਦ ਡਿਠੇ ਸਭ ਦੁਖੀਏ,
ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਸਮਝ ਸਮਝ ਦੁਖ ਲਾਇਆ।
ਆਤਸ਼ ਸਮਝ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ 'ਹਾਸ਼ਮ',

ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣਾ ਆਪ ਜਲਾਇਆ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਹੁਸਨ (ਸੁਹੱਪਣ) ਅਤੇ ਸਮਝ ਨੂੰ, ਜਿਹੜੀਆਂ ਗੁਣ ਵਾਲੀਆਂ ਸ਼ੀਆਂ ਹਨ, ਬੁਰਾ ਜਾਂ ਦੱਸ਼ ਵਾਲਾ ਕਿਹਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਹੈ।

(ਅ) ਦੱਸ਼ ਨੂੰ ਗੁਣ ਮੰਨਣਾ "ਮੂਰਖ ਲੱਗ ਸਦਾ ਸੁਖ ਸੌਂਦੇ, ਅਤੇ ਖੂਬ ਕਮਾਵਣ ਪੈਸਾ। ਲਈ ਨ ਕੁਛ ਉੂਚ ਨੀਚ ਪਛਾਨਣ, ਅਤੇ ਪਰੇਮ ਨ ਜਾਨਣ ਕੈਸਾ। ਸ਼ਾਲਾ ਨਿਜ ਹੋਵੇਂ ਚਤੁਰਾਈ, ਸਾਨੂੰ ਖੁਆਰ ਕੀਤਾ ਤੁਧ ਐਸਾ।"

ਮੂਰਖਤਾ ਦੱਸ਼ ਹੈ, ਪਰ ਇਥੇ ਪਹਿਲੀਆਂ ਦੋ ਹ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਉਸਨੂੰ ਗੁਣ ਪਰਤੀਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਚੰਗੀ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ । ਤੀਜੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਚਤੁਰਾਈ ਹੈ, ਜੋ ਗੁਣ ਹੈ, ਦੱਸ਼ ਮੰਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ । ਦੱਸ਼ ਵਿਚ ਗੁਣ ਅਤੇ ਗੁਣ ਵਿਚ ਦੱਸ਼ ਮੰਨਣ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਜਿਨਹੁ ਕਿਛੁ ਜਾਨਿਆ ਨਹੀਂ', ਤਿਨ ਸੁਖ ਨੀਂਦ ਬਿਹਾਇ। ਹਮਹ ਜੁ ਬੂਝਾ ਬੂਝਨਾ.

ŧ

ਪੂਰੀ ਪਰੀ ਬਲਾਇ।

(ਕਬੀਰ)

ਅਗਿਆਨੀ ਹੋਣਾ ਦੋਸ਼ ਹੈ, ਪਰ ਅਗਿਆਨੀ ਬੇਫ਼ਿਕਰੀ ਨਾਲ ਸੌਂਦੇ ਹਨ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਹ ਗੁਣ ਹੈ। ਗਿਆਨਵਾਨ ਜਾਂ ਵਿਦਵਾਨ ਹੋਣਾ ਗੁਣ ਹੈ, ਪਰ ਅਜਿਹੇ ਬੰਦਿਆ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਚੰਗੇ ਤੇ ਗਿਆਨਵਾਨ ਹੋਣ ਦੀ ਤਾਂਘ ਕਰਕੇ ਚਿੰਤਾ ਤੇ ਕਲੇਸ਼ ਆ ਚਿੰਬੜਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਗਿਆਨਵਾਨ ਹੋਣਾ ਦੋਸ਼ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੋਸ਼ ਵਿਚ ਗੁਣ ਅਤੇ ਗੁਣ ਵਿਚ ਦੋਸ਼ ਵੇਖਣ ਦੱਸਣ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਅਲੰਕਾਰ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਹੈ।

- ਨੌਟ :—(੧) ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ ਤੇ ਉਲਾਸ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਇੰਨਾ ਫਰਕ ਹੈ ਕਿ ਉਲਾਸ ਵਿਚ ਕਿਸ਼ੇ ਸ਼ੌਂ ਦੇ ਗੁਣ ਦੱਸ਼ ਤੋਂ ਕਿਸੇ ਦੂਜੀ ਸ਼ੈਂ ਵਿਚ ਗੁਣ-ਦੱਸ਼ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਦਸਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਪਰ ਲੇਸ਼ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਗੁਣ ਨੂੰ ਦੱਸ਼ ਜਾਂ ਦੱਸ਼ ਨੂੰ ਗੁਣ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।
- (੨) ਲੇਸ਼, ਅਵੇਂ ਗਿਆ ਅਤੇ ਅਨੁੱਗਿਆ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਸਮਝਣ ਦੀ ਲੱਡ ਹੈ। ਲੇਸ਼ ਤੇ ਅਨੁੱਗਿਆ ਵਿਚ ਇਹ ਫ਼ਰਕ ਹੈ ਕਿ ਲੇਸ਼ ਵਿਚ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਗੁਣ ਦੇ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਹੀ ਗੁਣ ਮੰਨ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ: ਪਰ ਅਨੁੱਗਿਆ ਵਿਚ ਦੇਸ਼ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ ਦੇ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਗੁਣ ਨਹੀਂ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ, ਪਰ ਦੇਸ਼ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਰੂਚੀ ਜਾਂ ਖਿਆਲਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਗੁਣ ਮੰਨ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਦੇ ਲਾਇਕ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਲੇਸ਼ ਅਤੇ ਅਵੇਂਗਿਆ ਵਿਚ ਇਹ ਫ਼ਰਕ ਹੈ ਕਿ ਲੇਸ਼ ਵਿਚ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਗੁਣ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ ਦੇ ਗੁਣ ਨੂੰ ਹੀ ਦੌਸ਼ ਮੰਨ ਲਿਆ ਹੈ ਪਰ ਅਵੇਂਗਿਆ ਵਿਚ ਗੁਣ ਵਾਲੀ ਸ਼ੈ ਦੇ ਗੁਣ ਨੂੰ ਦੌਸ਼ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਗੁਣ ਹੀ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਵਿਚ ਰਤੀ ਮਾਤਰ ਦੌਸ਼ ਲਭ ਦੱਸ ਕੇ ਉਸ ਦਾ ਅਪਮਾਨ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਨੂੰ ਮਾੜੀ ਗਿਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਤਿਆਗਣ ਯੋਗ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

## ੧੩. ਕਾਵਿਲਿੰਗ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਿਸਦਾ ਵਾਵੇ ਪਦਸੰਭ

ਲੱਛਣ—ਕਾਵਿਲਿੰਗ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਦਲੀਲ ਜਾਂ ਜੁਗਤੀ ਨਾਲ ਅਰਥ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਕਰਨੀ' ਜਿਥੇ ਇਕ ਗੱਲ ਕਹਿ ਕੇ ਫਿਰ ਦਲੀਲ ਦੇ ਕੇ ਉਸ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇਂ, ਉਥੇ ਕਾਵਿਲਿੰਗ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

'ਫਰੀਦਾ ਖਾਕੂ ਨ ਨਿੰਦੀਐਂ ਤਰਵਾਤ ਵਾਲਿਆ ਲ ਖਾਕੁਜੇਡ ਨਕੋਈ। ਜੀਵੰਦਿਆਂ ਪੈਰਾਂ ਤਲੇ 📉 ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਸ਼ਹਿਰੀ 🥬 ਮੌਇਆਂ ਉਪ੍ਰਰ ਹੋਇ। 🗯 🔠

(ਸਲੌਕ)

ਇਥੇ ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਮਿਟੀ ਨੂੰ ਮਾੜੀ ਨਹੀਂ ਕਹਿਣਾ ਚਾਹੀਦਾ, ਇਸ ਜਿੱਡਾ ਤਾਂ ਹੌਰ ਕੋਈ ਵੀ ਨਹੀਂ । ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਇਸ ਗਲ ਜਾਂ ਬਿਆਨ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਦਲੀਲ ਦਿਤੀ ਹੈ । ਉਹ ਇਹ ਕਿ ਜਦ ਤੀਕ ਇਨਸਾਨ ਜੀਉਂਦਾ ਹੈ, ਮਿੱਟੀ ਉਸ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਹੇਠ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ਪਰ ਜਦ ਉਹ ਮਰ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਮਿੱਟੀ ਉਸ ਦੇ ਉਪਰ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਇਸ ਲਈ ਅੰਤ ਜਿੱਤਿਆ ਸੋ ਜਿੱਤਿਆ ਅਨੁਸਾਰ ਮਿੱਟੀ ਅੰਤ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਤਕੜੀ ਨਿਕਲਦੀ ਹੈ। ਜਨਤਾਰ ਸਾਲ ਦੇ ਲੜਕਾਰ ਸਦ (੧)--- ਤਹ

ਉਲਾਜ਼ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਤੇ ਦੇ ਕਰ ਸ਼ੰਮ ਤੋਂ ਜਿਥੇ ਦੂਜੀ ਮੈਂ ਵਿਚ **⊷ਾਂਹ** ਤੋਂ ਸਿਤੀਗ ਹੋਇਆ

ਕਨੀ ਨੇ 🥫 ੂੰ ਥਾਪਿਆ ਨਾ ਜਾਇ ਕੀਤਾ ਨ ਹੋਇ, ਭਾਰ ਸਭ ਦਾ 🗗 ਭਾਰਤ ਕਿਸ਼ੀ ਭ (ਜਪੂਜੀ) ਆਪੇ ਆਪਿ ਨਿਰੰਜਨ ਸੋਇ।

ਪਹਿਲੀ ਤੁਕਾਵਿਚ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਪਰਮਾਤਮਾ ਥਾਪਿਆ ਤੇ ਕੀਤਾ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾਨ ਉਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਰੋਕ ਸਕਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਨ ਹੀ ਓਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਉਸ ਦੀ ਪਦਵੀ ਤੇ ਅਸਥਾਪਨਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਬਿਆਨ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਲਈ ਅਗਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਹੀ ਹੋਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਮਾਇਆ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ੱਕਾਵਿਲਿੰਗ ਅਲੰਕਾਰ ਵਰਤਿਆ । ਅਤੇ ਨੇਜ਼ ਤੁਰੂ ਸ਼ਾਲੂਸ਼ਰ ਵਿਸ਼ਾਸ਼ੀ ਸਭ ਜਿਸ ਤਿੰਮੀਵ

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ

ਨੂਲ ਸਿੰਘੇ ੧. ਬੜੀ ਸਤਿਗੁਰ ਪਾਰਸ ਪਰਸ ਕੇ, ਵੀ ਸਮਰੀ ਆ ਉਸ ਸਲਿ ਉ ਸ਼ੈ ਲਿਭ ਤੁਸ਼ ਸਭੀ ਸਮੀਤ ਕੰਚਨ ਕਰੇ ਮਨੂਰ ਮਲੀਣਾ।' ਤੁਸ਼ੂ ਉ ਸ਼ੈ ਲਿਝ

- (ਸਾਤਰ ਸਭੀ ਸਭੀ ਹਨ ਹੈ। ਸਮਾ ਸਾਹਾ ਹੈ ਜੀ ਵਿਚ ਰੇਜੇ ਮਾਤਰ

ਖਤਨ ਦੇ ਲਾਇਕ ਜ਼ਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

- .ਹੈ ਭਾਸ਼ ਕਰੀਆਂ ਕਿਸ਼ੀਰ ਸਾਕਤ ਸੰਗ ਨੂੰ ਕੀਜੀਐ<sup>ਪਲ ਜੁਰ</sup> 18 ਵਿੱਚ 88 ਸਭ ਦੂਰਹਿ ਜਾਈਐ ਭਾਗਿ। ਕਿਸੀਮਜ਼ ਸ਼ਹਿ ਤਸ਼ਾਅ**ਦੀ** ਉਸ · ਬਾਸਨ ਕਾਰੋ ਪਰਸੀਐ. ਤਉ ਕਛੁ ਲਾਗੇ ਦਾਗੁ।
- ੩. ਕਬੀਰ ਬੈਸਨਾਉ ਕੀ ਕੂਕਰਿ ਭਲੀ, ਭਿ ਭਵਾਨ ਗਲ ਵਿਲਵ ਸ ਲਾਸਾਕਤ ਕੀ ਬੁਰੀ ਮਾਇ ਵਿਸ਼ਾਤ ਦਾ ਤੁਸ਼ਤ ਸਵਾਸ਼ਹਾ ਵਿਭਿੰਡ ਡਿਲਾ ਵਿੱਚ ਉਹ ਨਿਤ ਸੁਨੇ ਹਰਿ ਨਾਮ ਜਸੂ ਦੀ ਸਦੀ ਕਿਹੀ ਨਿਵਲ ਵਿਲਹ ਉਹ ਪਾਪ ਬਿਸਾਹਨ ਜਾਇ।

8। ਕਬੀਰ ਚੰਦਨ ਕਾ ਬਿਰਵਾ ਭਲਾ ਬੇੜਿਉ ਢਾਕ ਪਲਾਸ । ਓਇ ਭੀ ਚੰਦਨ ਹੋਇ ਰਹੈ . ਬਸੇ ਚ ਚੰਦਨ ਪਾਸ ।

ਤਰਨ ਲਈ ਉਹੋਂ ਜਿਹੀ ਇਕ ਹੌਰ ਗੱਲ ਦਸੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਅਰਥਾਤ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਕਾਵਿਲਿੰਗ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਇਕ ਗੱਲ ਕਹਿ ਕੇ ਉਸ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਵਲੋਂ ਹੀ ਦਲੀਲ ਦਿਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਕੋਈ ਦਰਿਸ਼ਟਾਂਤ ਨਹੀਂ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ।

## ੧੪. ਕਾਵਿ ਅਰਥਾਪਤੀ ਅਲੌਕਾਰ

ਕਾਵਿ ਅਰਥਾਪਤੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਕਿਸੇ 'ਨ ਕਹੇ ਹੋਏ ਅਰਥ ਦਾ ਆ ਜਾਣਾ।' ਜਿਥੇ ਅਜਿਹਾ ਬਿਆਨ ਹੋਵੇ ਕਿ ਜੇ ਆਹ ਕੁਝ ਹੱ ਸਕਿਆ ਹੈ ਤਾਂ ਇਹ ਕੁਝ ਹੋਣਾ ਕੀ ਮੁਸ਼ਕਿਲ ਹੈ ਜਾਂ ਜਿਸ ਨੇ ਆਹ ਕੰਮ ਕਰ ਲਿਆ ਹੈ ਉਸ ਲਈ ਇਹ ਕੰਮ ਕਰਨਾ ਕੀ ਔਖਾ ਹੈ, ਓਥੇ ਕਾਵਿ ਅਰਥਾਪਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਕਵਲਾ ਕਰਨ ਸਰਨ ਹੈ ਜਾਂ ਕੇ ਕਹੁ ਜਨ ਕਾ ਨਾਹੀਂ ਘਰ ਤਾਂ ਕੇ ?' (ਗਊੜੀ ਕਬੀਰ)

ਇਥੇ ਇਹ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਚਰਨ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਲਛਮੀ (ਧਨ ਦੀ ਦੇਵੀ) ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਉਸ ਦੇ ਘਰ ਕਿਸ ਗੱਲ ਦਾ ਘਾਟਾ ਹੈ ? ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ਜ਼ਿੰਦਤ ਲਗੇ ੧. ਜਿਹੜੇ ਮਾਪਿਆਂ ਦੀ ਪੱਤ ਲਾਹ ਛੱਡਣ, ਜ਼ਿੰਦ ਤੋਂ ਹੈ ਹੋਰ ਬਰਕਾਰ ਸ਼ਿੰਦ ਤੋਂ ਵਿੱਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਭੈ ਕੀ ਚਾਚਿਆਂ ਤਾਇਆਂ ਦਾ ? ਜ਼ਿੰਦ ਸ਼ਿੰਦ ਤੋਂ ਜਾਏ ਆਪਣੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕੋਹ ਘੱਤੇ, ਵਾਰ ਕਰੀ ਜ਼ਿਲ੍ਹਾਂ

ਿ ਭਾਰਤਮਨ ਫ਼ਿਸ਼ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਰਦ ਕੀ ਪਰਾਇਆਂ ਜਾਇਆਂ ਦਾ ?

੨. ਅਜਾਮਲੁ ਪਿੰਗਲਾ ਲੁਭਤੁ ਕੁੰਚਰ ਗਏ ਹਰਿ ਕੇ ਪਾਸ। ਐਸੋਂ ਦੁਰਮਤਿ ਨਿਸਤਰੇ,

ਤੂੰ ਕਿਉਂ ਨ ਤਰਹਿ ਰਵਿਦਾਸ ? ਨਿਉ ਜਿਸ ਨੇ ਤਰਹਿ ਰਵਿਦਾਸ ?

(ਕੇਦਾਰਾ)

ਜਦ ਅਜਾਮਲ, ਪਿੰਗਲਾ, ਲੁਭਤੁ ਕੇ ਕੁੰਚਰ ਜਿਹੀ ਖੱਟੀ ਮੱਤ ਵਾਲੇ ਤਰ ਗਏ ਪਰਮਾਤਮਾ ਪਾਸ ਚਲੇ ਗਏ ਹਨ; ਤਾਂ ਹੋ ਰਵਿਦਾਸ, ਤੂੰ ਕਿਉਂ ਨਾ ਤਰੇਂਗਾ ?

੩. 'ਜਬ ਦਾਂਤ ਨ ਥੇ ਤਬ ਦੂਧ ਦਿਓ,

ਆ ਪਾਣੀ ਨੂੰ ਨਿਆ 'ਤੇ ਲੋਕ ਅਬ ਦਾਂਤ ਦੀਏ ਕਿਆਂ ਅੰਨ ਨ ਦੇਗਾ

(ਜਦੋਂ ਦੰਦ ਨੇਹੀ ਸਨ ਤਾਂ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੇ ਦੁੱਧ ਦਿਤਾ, ਹੁਣ ਜਦੋਂ ਉਸ ਨੇ ਦੰਦ ਦਿਤੇ ਹਨ, ਤਾਂ ਕੀ ਅੰਨ ਨਾ ਦੇਵੇਗਾ ?)

#### ੧੫ ਰਤਨਾਵਲੀ ਅਲੰਕਾਰ

ਰਤਨਾਵਲੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਰਤਨਾਂ ਦੀ ਮਾਲਾ ' ਅਰਥਾਤ 'ਸੁਹਣੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਲੜੀ । ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਵਿਸ਼ੇਸ ਨੂੰ ਬਹੁਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣਾ ਨਾਲ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣਾ ਤੋਂ ਹੋਰ ਅਰਥ ਵੀ ਪਰਗਟ ਹੁੰਦਾ ਹੋਵੇ, ਉਥੇ ਰਤਨਾਵਲੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

> 'ਅਸ਼ਪਤਿ ਗਜਪਤਿ ਨਰਹ ਨਰਿੰਦ. ਨਾਮੇ ਕੇ ਸੁਆਮੀ ਨੀਰ ਮੁਕੰਦ।

(ਤਿਲੰਗ ਨਾਮਦੇਵ)

ਇਥੇ ਨਾਮਦੇਵ ਦਾ ਸੁਆਮੀ ਘੋੜੇ, ਹਾਥੀ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖਾਂ ਦਾ ਮਾਲਕ ਜਾਂ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਕਥਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣਾਂ ਤੋਂ ਅਸੂਪਤਿ (ਸੂਰਜ), ਗਜਪਤਿ (ਇੰਦਰ) ਅਤੇ ਨਰਪਤਿ (ਕੁਬੇਰ) ਅਰਥ ਵੀ ਨਿਕਲਦੇ ਹਨ, ਅਰਥਾਤ ਨਾਮਦੇਵ ਦਾ ਸਵਾਮੀ ਸੂਰਜ ਇੰਦਰ ਕੁਬੇਰ ਆਦਿ ਦਾ ਵੀ ਮਾਲਕ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

ੀ ਕਰ ਭਾਵੇਂ ਨੂੰ ਪੀਰਾ ਤੇ ਅਤਿ ਮਧਰੜਾ ਵਡਾ ਚਾਤ੍ਰ ਘਨਿਸ਼ਾਮ : ਭਵੀਂ ਜਹੇ ਸੂਰਮੇ ਬੀਰ ਨੂੰ, ਦੂਰੋ ਹੋਇ ਸਲਾਮ । ਭਵਿਚ (ਰਸ)

ਇਥੇ ਵਰਤੇ ਗਏ ਹਰੇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣ ਦੇ ਦੌ ਅਰਥ ਹਨ ਅਖੀਰਲੇ ਵਾਕੰਸ਼ ਦੇ ਵੀ ਦੌ ਅਰਥ ਹੋ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲੇ ਅਰਥਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ: 'ਉਹ ਬੜੇ ਧੀਰਜ ਵਾਲਾ' ਬਹੁਤ ਹੀ ਮਿਠੀ ਜ਼ਬਾਨ ਵਾਲਾ, ਬਹੁਤ ਸਿਆਣਾ ਅਤੇ ਸ੍ਰੀ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨ ਜੀ ਵਰਗਾ ਹੈ। ਇਹੌ ਜਹੇ ਸੂਰਮੇ ਬਹਾਦਰ ਨੂੰ ਸਾਡੀ ਨਮਸਕਾਰ ਹੋਵੇ।'

ਦੂਜੇ ਅਰਥਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਦਾ ਅਰਥ; ਉਹ ਬੜਾਂ ਸੁਸਤ, ਕੱਦ ਦਾ ਮਧਰਾ ਚਲਾਕ ਅਤੇ ਰੰਗ ਦਾ ਕਾਲਾ ਸਿਆਹ ਹੈ। ਇਹੋਂ ਜਹੇ ਅੰਨ੍ਹੇ ਜਿੰਨ ਜਾਂ ਵਹਿਸ਼ੀ ਨੂੰ ਸਾਡੀ ਦੂਰੋਂ ਸਲਾਮ ਹੈ।

ਇਥੇ ਇਕੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਦੇ ਬਹੁਤੇ ਵਿਸ਼ੇਜ਼ਣ ਹਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅਰਥ ਦੱ ਦੋ ਹਨ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਰਤਨਾਵਲੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

## ੧੬. ਪਰੰਢੋਕਤੀ ਅਲਕ ਰ

ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਅਜੇਹੀ ਸ਼ੈ ਜਾਂ ਗੱਲ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਹੋਰਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਮੰਨ ਲਿਆ ਜਾਵੇ

got

ਜਿਹੜੀ ਅਸਲ ਵਿਚ ਉਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਨ ਹੋਵੇ; ਅਰਥਾਤ ਅਕਾਰਨ ਨੂੰ ਕਾਰਨ ਕਥਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇਂ ਉਥੇ ਪਰੋਢੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ—

'ਕਾਲੀ ਕੋਇਲ ਤੂੰ ਕਿਤ ਗੁਨ ਕਾਲੀ ? ਆਪਣੇ ਪ੍ਰੀਤਮ ਕੀ ਹਉ ਬਿਰਹੁ ਜਾਲੀ।'

ਇਥੇ ਕੋਇਲ ਦੇ ਕਾਲੇ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਦਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰੇ ਦੇ ਵਿਛੋੜੇ ਵਿਚ ਸੜ ਸੜ ਕੇ ਕਾਲੀ ਹੋ ਗਈ ਹੈ ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਕੋਇਲ ਦੇ ਕਾਲੇ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਣ ਇਹ ਨਹੀਂ । ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਕਾਰਨ ਨੂੰ ਕਾਰਨ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਪਰੌਢੌਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਕਬਹੂ ਨ ਸੂਚਾ ਕਾਲਾ ਕਾਉ' (ਮ: ੧)

ਕਾਂ ਦੇ ਸੂਚੇ ਨ ਹੋਣ ਜਾਂ ਅਪਵਿੱਤਰ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਉਸ ਦਾ ਕਾਲਾ ਰੰਗ ਨਹੀਂ ।

'ਪੌਖਰੂ ਨੀਰੂ ਵਿਰੌਲੀਐ ਮਾਖਨੂ ਨਹੀਂ ਰੀਸੈ ।' 👙 💢 (ਮ: ੧)

ਠੀਕ ਹੈ ਕਿ ਛਪੜ ਟੌਭੇ ਦਾ ਪਾਣੀ ਰਿੜਕਿਆਂ ਮੁੱਖਣ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲਦਾ, ਪਰ ਮੁੱਖਣ ਨ ਨਿਕਲਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਨਹੀਂ ਕਿ ਪਾਣੀ ਛਪੜ ਦਾ ਹੈ। ਜੇ ਖੂਹ ਜਾਂ ਦਰਿਆ ਦਾ ਪਾਣੀ ਰਿੜਕੀਏ ਤਾਂ ਵੀ ਮੁੱਖਣ ਨਹੀਂ ਨਿਕਲੇਗਾ। ਇਸੇ ਅਕਾਰਨ ਨੂੰ ਕਾਰਨ ਬਣਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ।

'ਕਾਰੇ ਪਾਹਨ ਸਾਰਖੇ ਦੁਰਜਨ ਚਿਤ ਕਠੌਰ।'

ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਦਰਜਨਾਂ (ਭੈੜਿਆਂ ਬੰਦਿਆਂ) ਦੇ ਚਿਤ ਕਾਲੇ ਪੱਥਰ ਜਿਹੇ ਕਠੌਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।' ਪਰ ਭੂਰੇ, ਲਾਲ ਜਾਂ ਚਿਟੇ ਪੱਥਰ ਕੱਈ ਘੱਟ ਸਖਤ ਤਾਂ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ। ਇਸ ਵਾਸਤੇ ਪੱਥਰ ਦਾ ਕਾਲਾ ਹੋਣਾ ਉਸ ਦੀ ਕਠੌਰਤਾ ਦਾ ਕਾਰਨ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਲਈ ਕਾਲਾ ਪੱਥਰ ਕਠੌਰਤਾ ਲਈ ਅਕਾਰਨ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਨੂੰ ਕਾਰਨ ਬਣਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਪਰੌਢੌਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਆਹੀ' ਅਸਾਡੀਆਂ ਗਈਆਂ ਉੱਪਰ, ਅੰਬਰ ਕਾਲਾ ਹੋ ਗਿਆ। ਉਡ ਚੰਗਿਆੜਾ ਬਲਦੇ ਦਿਲ 'ਚੌਂ', ਅੰਬਰੀ ਤਾਟਾ ਹੋ ਗਿਆ।

# ਬਤ ਵਿੱਚ 89 92. ਪਰਿਣਾਮ ਅਲੰਕਾਰ ਜੁਲ ਜ਼ਿਲ੍ਹੀ ਹੈ ਸਰੀਰ

ਪਰਿਣਾਮ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ 'ਤਬਦੀਲੀ, ਰੂਪਾਂਤਰ ਹੋਣਾ' ਜਿਥੇ ਉਪਮੇਅ ਦਾ ਕੰਮ ਉਸ ਦੇ ਅਭੇਦ ਰੂਪ ਉਪਮਾਨ ਕੋਲੋਂ ਹੁੰਦਾ ਦਸਿਆ ਹੋਵੇ ਉਥੇ ਪਰਿਣਾਮ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ

'ਨੌਣ ਕੈਵਲ ਜਦ ਤੱਕਦੇ; ਦੁਖੀ ਦੀਨ ਦਾ ਹਾਲ, ਦਿਲ ਸਾਗਰ ਭਰ ਉਛਲੇ, ਤਰਸ ਦਇਆ ਦੇ ਨਾਲ।'

ਇਥੇ ਪਹਿਲੀ ਤੁਕ ਵਿਚ 'ਨੌਨ' ਉਪਮਾਨ ਹੈ ਅਤੇ ਕੰਵਲ ਉਪਮਾਨ, ਪਰ ਤੱਕਣਾਂ; ਉਪਮੇਅ ਦਾ ਕੰਮ, ਉਪਮਾਨ ਕੰਵਲ ਕਰਦਾ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਵਿਚ 'ਦਿਲ ਉਪਮੇਅ ਹੈ ਅਤੇ 'ਸਾਗਰ' ਉਪਮਾਨ, ਪਰ 'ਤਰਸ' ਦਇਆ ਨਾਲ ਉਛਲਣਾ ਉਪਮੇਅ ਦਾ ਕੰਮ, ਉਪਮਾਨ ਸਾਗਰ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਨੌਨ ਕਮਲ ਨਿਰਖੇ' ਗੁਰਸਿਖਨ'

ਇਥੇ ਨੌਨ ਉਪਮੇਅ ਹੈ ਤੇ ਕਮਲ ਉਪਮਾਨ, ਪਰ ਨਿਰਖਣਾ (ਵੇਖਣਾ), ਉਪਮੇਅ ਦਾ ਕੰਮ, ਉਪਮਾਨ ਕਰਦਾ ਦਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਪਰਿਣਾਮ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

ਨੋਟ—ਉਤੋਂ ਤਾਂ ਪਰਿਣਾਮ ਅਲੰਕਾਰ ਰੂਪਕ ਹੀ ਹੈ, ਪਰ ਰੂਪਕ ਵਿਚ ਅਭੇਦ ਰੂਪ ਉਪਮਾਨ ਪਾਸ਼ੋਂ ਉਪਮੇਅ ਦਾ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਕੇਵਲ ਉਪਮੇਅ ਨੂੰ ਉਪਮਾਨ ਨਾਲ ਅਭੇਦ ਰੂਪ ਹੀ ਦਸਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ।

#### ੧੮. ਲਲਿਤ ਅਲੰਕਾਰ

ਜਿਥੇ ਕੋਈ ਗੱਲ ਸਾਫ ਸਾਫ ਕਹਿਣ ਦੀ ਥਾਂ ਥਾਂ ਉਸ ਦੇ ਭਾਵ ਦਾ ਕੇਵਲ ਪ੍ਰਤਿਬਿੰਬ ਹੀ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ. ਅਰਥਾਤ ਕਹਿਣ ਯੋਗ ਗਲ ਦਾ ਝਲਕਾਰਾ ਹੀ ਵਾਕ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਪਾਇਆ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਲਲਿਤ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ—

ਹਿੱਥੀ ਢਲਕ ਗਈ ਮੇਰੇ ਚਰਖੇ ਦੀ, ਮੈਥੋ ਕੱਤਿਆ ਮੂਲ ਨ ਜਾਵੇ। ਘੜ ਘੜੀ ਇਹ ਝੱਲੇ ਖਾਂਦਾ, ਛੱਲੀ ਇਕ ਨਾ ਲਾਹਵੇ। ਤੱਕਲਿਓ ਵਲ ਲਾਹ ਲੂਹਾਰਾ ਮੇਰਾ ਤੰਦ ਟੁੱਟ ਟੁੱਟ ਜਾਵੇ।

ਇਥੇ ਅਸਲ ਭਾਵ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਹੁਣ ਮੇਰਾ ਸਰੀਰ ਪੁਰਾਣਾ ਹੋ ਕੇ ਨਿਕੰਮਾਂ ਜਿਹਾ ਹੈ ਗਿਆ ਹੈ। ਮੈਥੇ ਨਾਮ ਨਹੀਂ ਜਪਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਮੇਰਾ ਮਨ ਪਲ ਪਲ ਡੱਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਟਿਕਦਾ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਹੈ ਸਤਿਗੁਰੂ ਮੇਰੇ ਮਨ ਦੇ ਤਕਲੇ ਦੇ ਵਲ ਕੱਢ ਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਸਿੱਧਾ ਕਰ ਦੇ ਤਾਂ ਜੋ ਮੇਰੀ ਬਿਰਤੀ ਘੜੀ ਘੜੀ ਟੁੱਟਣੋਂ ਹਟ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਇਕਤਾਰ ਜੜੀ ਰਹੇ। ਪਰ ਇਥੇ ਇਹ ਗਲਾਂ ਸਪਸ਼ਟ ਕਹਿਣ ਦੀ ਥਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਝਲਕਾਰਾ ਹੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਦਿਤਾ ਹੈ :

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ— ਸ਼ਾਜ਼ ਦਾ ਸ਼ਹਿਤ ਵਿਚ ਹਿਰੂਬੇ ਹਨ। ਹ ਭਲਾ ਹੋਇਆ ਮੌਰਾ ਚਰਖਾ ਟੁੱਟਾ। ਜਿੰਦ ਅਜ਼ਾਬੋਂ' ਛੁਟੀ ।

ਇਥੇ ਅਸਲ ਭਾਵ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸਰੀਰ ਦੇ ਨਾਸ ਹੋਣ ਨਾਲ ਬੰਦਾ ਦੁਨੀ-ਆਵੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਟੰਟਿਆਂ ਤੋਂ ਛੁਟਕਾਰਾ ਪਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ ਪਰ ਇਹ ਗੱਲ ਸਪਸ਼ਟ ਦੱਸਣ ਦੀ ਥਾਂ ਇਸ ਦਾ ਝਲਕਾਰਾ ਹੀ ਪਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ ।

ਇਸੇ ਤਰਾਂ—

ਮੈਂ ਕਸੁੰਭੜਾ ਚੂਗ ਹਾਰੀ ਨੀਂ ਹੋਰਨਾਂ ਨੇ ਚੁਗਿਆ ਪੌਹਿਆ ਪੌਹਿਆ ਮੈਂ ਭਰ ਲਈ ਪਟਾਰੀ,

ਕਸੁੰਭੜਾ ਚੁਗ...... ਚੁਗ ਚੁਗ ਕੇ ਮੈਂ ਢੇਰੀ ਕੀਤੀ, ਲੱਥੇ ਆਨ ਬਪਾਰੀ। ਔਖੀ ਘਾਟੀ ਮੁਸ਼ਕਲ ਪੈਂਡਾ ਸਿਰ ਪਰ ਗਠੜੀ ਭਾਰੀ।

ਇਥੇ ਭਾਵ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ, ਮੈੰ' ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਚੌਖੇ ਕਰਮ ਕਮਾਏ ਅਤੇ ਪਾਪ ਕੀਤੇ ਹਨ । ਇਹ ਅਮਲ ਮੇਰੇ ਨਾਲ ਜਾਣੇ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਾਰੀ ਪੰਡ ਚੂਕ ਕੇ ਔਖੇ ਰਾਹ ਜਾ ਕੇ ਅਗਲੇ ਜਹਾਨੇ ਜਾਣਾ ਪਵੇਗਾ । ਪਰ ਇਹ ਗੱਲ ਸਪਸਟ ਤੌਰ ਤੇ ਨਹੀਂ ਆਖੀ ਗਈ, ਸਗੋਂ ਇਸ ਦੀ ਝਲਕ ਇਸ ਕਥਨ ਵਿਚ ਪਾਈ ਗਈ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਲਲਿਤ ਅਲੰ-ਕਾਰ ਵਰਤਿਆ ਹੈ ।

## ੧੯. ਲਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ

ਲਕੋਕਤੀ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਅਖਾਣ, ਅਖਾਉਤ, ਕਹਾਵਤ । ਜਿਥੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਚੜੀ ਅਖਾਉਤ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਮੁਨਾਸਬ ਮੌਕਿਆਂ ਤੇ ਵਰਤਿਆ ਜਾਵੇ ਜਿਥੇ ਇਸੇ ਗਲ ਦੀ ਪਸ਼ਟੀ ਲਈ ਕੋਈ ਢੁਕਵੀ ਕਹਾਵਤ ਵਰਤੀ ਜਾਵੇ, ਉਥੇ ਲਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ — (ਤੁਸ਼ਬੂਰ (ਤੁਸ਼ਬੂਰ ਸੀ ਸ਼ਾ ਬਾਲਬ) ਜਤੂ ਸਊ ਜ (ਹਾਂਦ ਨਿਲੜੇ ਜਤੂਰਦਾ ਦ

ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਬੇਮੁਖ ਦਾ ਹਾਲ ਇਉਂ ਦਸਦੇ ਹਨ :—

ਗਿੱਦੜ ਦਾਖ ਨਾ ਅਪੜੇ, ਆਖੇ ਬੁਕਊੜੀ। ਨਚਣਿ ਨਚ ਨ ਜਾਣਈ, ਆਖੈ ਭਾਇ ਸਊੜੀ। ਬੋਲੇ ਅਗੈ ਗਾਵੀਐ, ਭੈਰਿਉ ਸੌ ਗਉੜੀ। ਹੰਸਾਂ ਨਾਲ ਟਟੀਹਿਰੀ, ਕਿਉਂ ਪਹੁੰਚੇ ਦਉੜੀ। ਸਾਵਣ ਵਣ ਹਰੀ ਆਵਲੇ, ਅੱਕ ਜੰਮੇ ਅਉੜੀ । ਬੇ ਮੁਖ ਸੁਖ ਨ ਦੇਖਈ, ਜਿਉਂ ਛੁਟਣ ਛਉੜੀ ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਿੰਦਿਕ ਦੇ ਨਿੰਦਿਆਂ ਤੋਂ ਨ ਹਟਣ ਵਾਲੇ ਸੂਭਾ ਦਾ ਹਾਲ ਦੱਸਣ

ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਿਹਾ ਹੈ—

ਕੁੱਤਾ ਰਾਜ ਬਹਾਲੀਏ ਫਿਰ ਚੱਕੀ ਚੱਟੇ।
ਸਪੈ ਦੁੱਧ ਪਿਲਾਈਐ ਵਿਹੁ ਮੂਖ ਤੇ ਸੱਟੈ।
ਪੱਥਰ ਪਾਣੀ ਰੱਖੀਐ ਮਨ ਹਨ ਨ ਘੱਟੇ। ਨਾ ਤਾਤ ਚੋਆ ਚੰਦਨ ਪਰਹਰੇ ਖਰ ਖੇਹ ਪਲੱਟੈ।
ਤਿਉਂ ਨਿੰਦਕ ਪਰਨਿੰਦਹੁ ਹਨਿ ਮੂਲ ਨਾ ਹੱਟੇ।
ਆਪਣੇ ਹੱਥੀ ਆਪਣੀ, ਜੜ੍ਹ ਆਪ ਉਪੱਟੈ।

ਇਸੇ ਅਸਲੀ ਗੱਲ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਲਈ ਅਖਾਣ ਵਰਤੇ ਗਏ ਹਨ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਲੋਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ।

#### ੨੦. ਛੇਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ

ਜੇ ਲਕੱਕਤੀ ਅਰਥਾਤ ਅਖਾਣ ਨੂੰ ਡੂੰਘਾ ਭਾਵ ਲੈ ਕੇ ਚਤਰਾਈ ਨਾਲ ਵਰਤਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਛੇਕੱਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪਹਿਲਾਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ 'ਧਰਿ ਤਰਾਜੂ ਤੱਲੀਐ ਨਿਵੇ ਸੋ ਗਉਰਾ ਹੋਇ।' ਅਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਿਉਂ ਕੇ ਚੱਲਣ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦੇ ਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਮਗਰੋਂ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ

ਅਪਰਾਧੀ ਦੂਣਾ ਨਿਵੈਂ ਜੋ ਹੰਤਾ ਮਿਰਗਾਹਿ। ਸੀਸ ਨਿਵਾਇਐ ਕਿਆ ਥੀਐ ਜਾ ਰਿਦੈ ਕਸੂਧੇ ਜਾਇ। ਇਥੇ ਛੇਕੱਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਵਤਿਆ ਹੈ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਦਲੀਲਬਾਜ਼ੀ ਤੇ ਉਕਤੀ-ਯੁਕਤੀ ਵਿਚ ਮਾਹਿਰ ਅਤੇ ਹਾਰ ਕੇ ਵੀ ਸਿਰ ਡਾਹੀ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਗੂੰੜ੍ਹ ਗਿਆਨੀ ਨੇ ਇਕ ਵੇਰ ਸਿਧ-ਪੱਧਰੇ ਵਿਦਵਾਨ ਨਾਲ ਚਰਚਾ ਛੇੜਨੀ ਚਾਹੀ। ਉਸ ਦਾ ਇਰਾਦਾ ਸੀ ਕਿ ਆਪਣੀ ਚਤੁਰਾਈ ਨਾਲ ਇਸ ਨੂੰ ਹਰਾਵਾਂ ਤੇ ਆਪਸੀ ਜੋਗਤਾ ਦਾ ਸਿੱਕਾ ਬਿਠਾਵਾਂ, ਪਰ ਅਗੌਂ ਉਸ ਵਿਦਵਾਨ ਨੇ ਸਿਰ ਫੇਰਿਆ ਤੇ ਅਧੀਨਗੀ ਨਾਲ ਕਿਹਾ, 'ਜਿਥੇ ਬੋਲਣ ਹਾਰੀਏ ਤਿਖੇ ਚੰਗੀ ਚੁੱਪ।'

ਇਸ ਅਖਾਣ ਦਾ ਉਪਰਲਾ ਭਾਵ ਤਾਂ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਤੁਹਾਡੇ ਜਿਹੇ ਸਿਆਣੇ ਵਿਦਵਾਨ ਨਾਲ ਦਲੀਲ-ਬਾਜ਼ੀ ਜਾਂ ਚਰਚਾ ਛੇੜ ਕੇ ਹਾਰਨਾ ਹੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਤੇ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਕਿਉਂ ਨ ਹਾਰ ਮੰਨ ਕੇ ਚੁੱਪ ਕਰ ਰਹੀਏ ? ਪਰ ਇਸ ਤੋਂ ਡੂੰਘੇਰਾ ਭਾਵ ਇਹ ਵੀ ਸੀ ਕਿ

CITY EST &

ਤੁਸੀਂ ਸਿਰ ਡਾਹਣੋਂ ਤਾਂ ਹਟਣਾ ਨਹੀਂ, ਹਾਰ ਤਾਂ ਮੰਨਣੀ ਨਹੀਂ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਮੈਂ ਅੰਤ ਨੂੰ ਬੱਲ ਕੇ ਥੱਕ ਹਾਰ ਜਾਵਾਂਗਾ, ਤੇਰੇ ਜਿਹੇ ਅੜਬ ਨਾਲ ਹੜਥਾਂ ਦਾ ਭੇੜ ਕਰਨ ਦਾ ਕੀ ਗੁਣ ? ਇਥੇ ਛੇਕੋਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ 'ਚਤ੍ਰਿਕ' ਆਪਣੇ ਦਿਲ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ;—

'ਵਾਟਾਂ ਨੀ' ਏਹ ਦੁਖਿਆਰੀਆਂ; ਮਜ਼ਲਾਂ ਨੀ' ਬੜੀਆਂ ਭਾਰੀਆਂ, ਰੋ ਰੋ ਕੇ ਹੁਣ ਜੀ ਖਾਏ' ਕਿਉ' ? ਘਬਰਾਏ' ਕਿਉ', ਚਿਚਲਾਏ' ਕਿਉ' ? ਫਸ ਗਏ ਤੇ ਫੇਰ ਕੀ ਫਟਕਣਾ ?'

ਇਥੇ 'ਫਸ ਗਏ ਤੇ ਫੇਰ ਕੀ ਫਟਕਣਾ' ਅਖਾਣ ਬੜੀ ਚਤੁਰਾਈ ਨਾਲ ਵਰਤਿਆ ਹੈ ਇਸ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਛੇਕੌਕਤੀ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ—

'ਹਜਾਮਤ ਬਣਾਉਣ ਨੂੰ ਆਇਆ ਸੀ ਨਾਈ; ਹਜਾਮਤ ਬਣਾਉਂਦੇ ਹੀ ਮੰਗੀ ਰਜਾਈ, ਅਖੌਤ ਓਸ ਵੇਲੇ ਮੈਂਨੂੰ ਯਾਦ ਆਈ, ਦਮੜੀ ਦੀ ਬੁੱਢੀ ਟਕਾ ਸਿਰ ਮੁਨਾਈ।'

ਰਿਹਾਂ ਤਿਸ਼ਕਰੀ ਹੈਤਰਰਾਤੀ ਦੇਸ਼ ਤਵੰਦ ਤੇ ਰਿਹਾਰਟ ਕਿਸ਼ਕਿਸ਼ਾ

### ੨੧. ਗੂਢੋਤਰ ਅਲੰਕਾਰ

ਗੁਢੌਤਰ ਦਾ ਅਰਥ ਹੈ ਲੁਕੇ ਹੋਏ ਸਿਧਾਂਤ ਵਾਲਾ ਉੱਤਰ, ਜਿਸ ਦੇ ਗੁਪਤ ਭਾਵ ਵਿਚ ਚਮਤਕਾਰ ਪਾਇਆ ਜਾਵੇ। ਜਿਥੇ ਕਿਸੇ ਸਵਾਲ ਦਾ ਜਵਾਬ ਅਜਿਹਾ ਦਿਤਾ ਜਾਵੇ. ਕਿ ਉਸ ਦੇ ਬਾਹਰਲੇ ਜਾਂ ਉਪਰ ਦੇ ਅਰਥ ਹੋਰ ਜਾਪਣ, ਪਰ ਗੁਪਤ ਅਰਥ ਹੋਰ ਹੋਣ, ਉਥੇ ਗੂਢੌਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ; ਜਿਵੇਂ :—

ਕੋਈ ਮੈਗਤਾ ਕਿਸੇ ਪੁਜਾਰੀ ਦੇ ਦਰ ਤੇ ਰੋਟੀ ਮੰਗਣ ਗਿਆ । ਉਸ ਨੇ ਕਿਸੇ ਪਾਸੋ' ਪੁਛਿਆ ਕਿ ਕੀ ਇਸ ਦਵਾਰੇ ਤੋਂ ਮੈਨੂੰ ਕੁਝ ਭੱਜਨ ਮਿਲੇਗਾ ? ਤਾਂ ਗ੍ਰਾਢੱਤਰ ਮਿਲਿਆ !—

ਤਾਕਾਮ ਹੋਈ ਸ਼ਹਿਤ ਹੈ ਜਾਚਕ ਤੂੰ ਸਬਰ ਕਰ ਤਿਆਗੋਂ ਭੋਜਨ ਆਸ. । ਹਿ ਦਿਹੀਸ਼ ਵਿੱਚ ਦੋ ਕੋ ਦੇ ਕਰ ਖਾਤ ਹੈ, ਇਹ ਠਾਕਰ ਕੇ ਦਾਸ,

ਪਰਤੱਖ ਤੌਰ ਹੋ ਦੂਜੀ ਤੁਕ ਦੇ ਅਰਥ ਹਨ ਕਿ ਇਹ ਪੁਜਾਰੀ ਤਾਂ ਦੱ'ਹ ਨੂੰ ਦੇ ਕੇ ਫਿਰ ਆਪ ਖਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਗੁਪਤ ਅਰਥ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਪੁਜਾਰੀ ਤਾਂ ਦੱਵੇਂ ਤਖਤੇ ਦੇ ਕੇ (ਬੂਹਾ ਬੰਦ ਕਰਕੇ) ਭੰਜਨ ਛਕਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਲਈ ਇਥੇ ਗੂਢੋਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਦਿਤੇ ਚਰਿਤਰਾਂ ਵਿਚ ੧੧੫ਵੇਂ ਚਰਿਤਰ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਜਦ ਇਕ ਇਸਤ੍ਰੀ ਤੋਂ ਪੁਛਿਆ ਗਿਆ ਕਿ ਇਥੇ ਕੌਣ ਆਇਆ ਸੀ, ਤਾਂ ਉਸ ਨੇ ਉੱਤਰ ਦਿਤਾ :--

ਮਾਂਜਾਰ ਇਹਨਾਂ ਇਕ ਆਯੋ, ਤੁਮ ਕੋ ਹੋਰ ਅਧਿਕ ਡਰਪਾਯੋ ।

ਇਸ ਦਾ ਇਕ ਅਰਥ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਥੇ ਇਕ ਮਾਂਜਾਰ (ਬਿੱਲਾ) ਆਇਆ ਸੀ, ਉਹ ਤੁਹਾਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਬਹੁਤ ਡਰਿਆ। ਦੂਜਾ ਅਰਥ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਥੇ ਇਕ ਮਾਂ ਜਾਰ (ਮੇਰਾ ਯਾਰ) ਆਇਆ ਸੀ । ਉਹ ਤੁਹਾਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਬੜਾ ਡਰਿਆ ਹੈ ।

ਅਦੀਰਭ ਲਾਈ ਵੀ ਗੂਢੋਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ । ਅਦੀਰਭ ਲਾਈ ਤੋਂ ਵੀ ਗੂਢੋਤਰ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ ।

# ਕਿਹੇ। ਉ ਭਾਸ਼ਤਕ ਵਿਸ਼ਬੰਦ ਸ਼ੋਤੀ ਚੋਲਬ ਸਤੀ ਹੈ ਅਭਿਆਸ

- ੧. ਅਲੰਕਾਰ ਕਿਸ ਨੂੰ ਆਖਦੇ ਹਨ ? ਇਹ ਕਿੰਨੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ? ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕਵਿਤਾ ਆਦਿ ਰਚਨਾ ਉਪਰ ਕੀ ਅਸਰ ਪੈਂਦਾ ਹੈ ?
- ੨. ਸ਼ਬਦ ਅਲੰਕਾਰ ਤੇ ਅਰਥ ਅਲੰਕਾਰ ਵਿਚ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ ? ਖੋਲ੍ਹ ਕੇ ਦਸੰ।
- ੩. ਹੇਨਾਂ ਲਿਖਿਆਂ ਅਲੰਕਾਰਾਂ ਦੇ ਲੱਛਣ ਅਤੇ ਉਦਾਹਟਣਾਂ, ਵਿਆਖਿਆ ਸਹਿਤ ਦਸੋਂ :— १९. सहस्र अस्तित

ਚਿਤਰ, ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ, ਉਪਮਾ, ਲਲਿਤ, ਯਮਕ. ਵੀਪਸਾ ਵਚਿੱਤਰ, ਅਤਕਥਨੀ. ੁਉਲਾਸ, ਲੱਕੋਕਤੀ. ਛੇਕੋਕਤੀ, ਪਰੋਢੋਕਤੀ, ਕਾਵਿਲਿੰਗ; ਗੂਢੋਤਰ, ਸਮੁ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ, ਅਧਿਕ ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਨਿਊਨ ਤਦ-ਰੂਪਕ, ਰਤਨਾਵਲੀ । ਸ਼ਿਸ਼ ਅਲੀਪ ਨਾਲਬਮਲ ਲਈ

8. ਹੇਠ ਲਿਖਿਆਂ ਅਲੰਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਕੀ ਫਰਕ ਹੈ, ਉਦਾਹਟਣ ਦੇ ਕੇ ਤੇ ਖੋਲ੍ਹ ਕੈ ਦਸੋ :---केंग्र सर्वाच्या महोता चीरा है। सिहें '-

ੰਡੀ ਨੇ ਉਪਮਾ ਤੇ ਰੂਪਕ ਵਿਚ; ਅਭੇਦ ਰੂਪਕ ਤੇ ਪਰਿਣਾਮ ਵਿਚ; ਛੇਕ ਅਨੁਪ੍ਰਾਸ ਤੇ ਿਵ੍ਤੀ ਵਿਚ, ਉਲਾਸ ਤੇ ਲੇਸ਼; ਵਿਰੱਧ ਤੇ ਵਚਿੱਤਰ; ਲੱਕੱਕਤੀ ਵਿਚ; ਤੇ ਛੇਕੱਕਤੀ ਵਿਚ; ਲਲਿਤ ਅਤੇ ਪਰੌਢੌਕਤੀ ਵਿਚ । --- गलहतीओ

- ਪ. ਦਸੋਂ ਕਿ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚ ਕਿਹੜਾ ਕਿਹੜਾ ਅਲੰਕਾਰ ਹੈ :—
  - ੧. ਦਰਸਨ ਮਰਸਨ ਹਰਸਨ ਰੰਗ ਰੰਗੀ ਕਰਤਾਰੀ ਰੇ।
- 🕏 👸 🤏 ਉਸ ਨੂੰ ਵੇਖ ਫਰਿਸ਼ਤੇ ਆਵਣ, ਆਦਮ ਕੌਣ ਵਿਚਾਰੇ । ਿ ਇਸ ਪਿੰਛੀ ਵੇਖਣ ਡਿਗਣ ਅਸਮਾਨੂੰ ਆਸ਼ਕ ਹੋਵਣ ਸਾਰੇ l<sub>ਬ ਸਮਾ</sub> ਜੁੜ੍ਹ ਡ

- ੩. ਬਿਰਹੰ ਸ਼ੋਰ ਪਿਆ ਵਿਚ ਦਿਲ ਦੇ ਖ਼ੂਨ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਖਾਵੇ।
  - 8. ਭੁਜਦੀ ਜਾਨ ਕਬਾਬਾਂ ਵਾਗੂੰ ਐਸੀ ਪੀੜ ਜੁਦਾਈ।
- ਪ. ਜਿਉ' ਜਿਉ' ਸਰਦ ਦਵਾਈ' ਦੇਵਣ, ਸ਼ਰਬਤ ਸ਼ੀਰੀ' ਕਰਕੇ। ਤਿਉ' ਤਿਉ' ਤੇਜ਼ ਇਸ਼ਕ ਦੀ ਅਗਨੀ, ਹੌਰ ਸਵਾਈ ਭੜਕੇ।
- ੬. ਕੁੰਡੀ ਲਗਦੀ ਮੱਛੀ ਵਾਂਗੂੰ ਫੜ ਫੜ ਕਰੇ ਵਧੇਰਾ।
- ੭. ਅਗਨੀ ਨਾਲ ਸਮੁੰਦਰ ਸਾੜਾਂ, ਤਾਰੇ ਤੌੜ ਲਿਆਵਾਂ ।
- ੮. ਰੂਪ ਸਲੌਨੇ ਸਾਗਰ ਅੰਦਰ. ਖਿੜਿਆ ਕਮਲ ਇਕੱਲਾ ।
  - ੯. ਤਾਉ ਖਾ ਖਾ ਚਰਖ ਦੇ ਚਿਹਰਾ ਕਮਲ ਕੁਮਲਾਇਆ I
  - ੧੦. ਪਰਮ ਲਈ ਜੋ ਮਰ ਮਿਟੇ. ਸਦਾ ਅਮਰ ਹੋ ਜਾਏ।
  - ੧੧ ਭਲੀ ਸੁਹਾਈ ਛਾਪਰੀ ਜਾ ਮਹਿ ਗੁਨ ਗਾਏ, ਅਨਦ ਗਰੀਬੀ ਸਾਧ ਸੰਗਿ ਜਿਤੁ ਪ੍ਰਭੂ ਚਿਤ ਆਏ।
  - ੧੨. ਤਧ ਬਿਨ ਰੋਗ ਰਜਾਈਆਂ ਦਾ ਓਡਣ, ਨਾਗ ਨਿਵਾਸਾਂ ਦੇ ਰਹਿਣਾ।



.जडी डिकार्ड ह

THOUGHT BY

The second secon